
AÑO 1 - NÚMERO 1 - 2026
TRADICIONES EN MOVIMIENTO

RedFolk
BOLETIN

ISSN:   3087-2685



﻿



﻿

BOLETÍN REDFOLK
Boletín de la Red de Estudios Históricos sobre Folklore y 

Tradiciones Culturales en América Latina

Año 1 /  No. 1  /  Enero 2026

Actas del I Encuentro "Tradiciones en Movimiento"



﻿

BOLETÍN REDFOLK
Boletín de la Red de Estudios Históricos sobre Folklore y Tradiciones Culturales

ISSN: 3087-2685
Publicado en Santiago de Chile, 2026
E-mail: redfolkloreytradiciones@gmail.com
www.redfolk.org

Editora Responsable:  	 Karen Esther Donoso Fritz, Universidad Metropolitana de 
				    Ciencias de la Educación, Chile.
Comité Editorial:  		  Matías Emiliano Casas, Universidad Nacional Tres de 		
                                                       Febrero,  Argentina.
				    Jocelito Zalla, Universidad Federal Rio Grande do Sul, Brasil.

Foto Portada:  		  "El Charro y la Charra", por Edouard Henri Theophile Pingret 	
				    (1788-1875)



﻿

INDICE

PRESENTACIÓN / APRESENTAÇÃO

Tradición, tradiciones, tradicionalizaciones
Alicia Martín

Proyección folclórica interpelada: reflexiones sobre un caso Rapa Nui 
en desarrollo
Fernando Andrés Vallejos González

Más allá del folclore: danzas andinas como tecnologías de cuidado y 
diálogo con la naturaleza
Nathalie Artal Vergara

Aproximaciones desde los estudios de la cultura en torno al Diablo 
andino
Valentina Montalar Tobar

Por entre margens e fronteiras disciplinares: instituições, intelectuais 
e produção de saberes em torno da cultura popular no Nordeste do 
Brasil (1958-1976)
Francisco Firmino Sales Neto

MESA 2: MÚSICAS Y MEMORIAS

Princípios estéticos e civilizatórios da música negra afrodiaspórica
Vítor Henrique Guimarães Lima

Violeta Parra y la reinvención del folclor chileno desde Europa: 
desplazamientos artísticos, apropiaciones estéticas y redes 
transnacionales (1955–1965)
Javier Rodríguez Aedo

Exílio e resistência: o trabalho de memória de Joan Jara em torno do 
cancioneiro de Víctor Jara (1973-1983)
Maria Luiza Franca Ramalho

8

16

18

20

22

24

28

30

32

MESA 1: RELECTURAS CRÍTICAS DE LA TRADICIÓN Y DEL FOLKLORE



﻿

“No somos de los años de la conquista”. La autorrepresentación de los 
dirigentes mapuche en el Primer Congreso Indigenista Americano. 
Pátzcuaro, 1940 
Fabián Oyarzún

Ülkantun Weichan: Canto tradicional mapuche como forma de 
resistencia, cultural, política e histórica durante los siglos XVIII - XXI
Daniela Millaleo Montano

MESA 3: ACTORES, PRÁCTICAS Y LENGUAJES

Circuitos tupynanquins: a Editora Tupynanquim e os caminhos da 
literatura de cordel (1995-2025)
Emanoel Lucas dos Santos Silva

As relações folclóricas entre Brasil e Portugal através dos escritos de 
Mariza Lira (1930 – 1940)
Érica de Souza Teles - Luan de Sousa Batista

“Colmenares del Atlántico”: tradición y evolución histórica de la 
apicultura en General Pueyrredón. Memorias, actores y saberes en el 
surgimiento de una tradición apícola local (1930-1970)
Facundo Felipe De Feudis Taboada 

¿Los gitanos fundaron las cofradías de bailes gitanos? Paralelismos 
entre las devociones marianas populares de danzantes gitanos de la 
España andaluza y chilena nortina.
Pablo Jiménez Araya. 

MESA 4: INVENCIÓN DE LA TRADICIÓN

La estrella federal, una tradición argentina
Leandro N. Pankonin 

El desfile de las Mil Polleras en Panamá
Carlos Caballero

Tradiciones inventadas, uniones forzadas. El caso de la salteña y la 
Coca Cola en Bolivia
Vanessa Calvimontes Díaz

MESA 5: REGIONALISMO Y ESTEREOTIPOS CULTURALES

A República das Letras nas crônicas de José Lins do Rego: um 
cronista sorridente no Rio de Janeiro (1935-1957)
Maria Thaize dos Ramos Lira 

34

36

40

42

44

45

48

50

52

56



﻿

Las tradiciones como trincheras. El caso de la frontera norte de Baja 
California (1937-1957)
Matías Emiliano Casas

A Pampa Mítica Indomada: a saga romanesca de Artur Arão como 
testemunho do trauma do gaúcho em construção no início do século 
XX
Luíza Zelinscki Lemos Pereira

De folclorista a escritor: Simões Lopes Neto e a gauchesca brasileira 
no campo literário
Jocelito Zalla 

MESA 6: MÚSICA, IDENTIDADES Y GÉNERO

A música latino-americana como discurso: aportes teórico-
metodológicos para pensar o conceito de América Latina no cenário 
musical brasileiro (1960-1980)
Rodrigo Lauriano Soares

La canción vallenata inédita: una manifestación semiótica y literaria 
de la identidad, cultura y tradición del Caribe colombiano
María Carla Picón

En la rueda de cantoras; memorias sonoras de una construcción en 
curso
Catalina Farías

“Soy cantora de rueda de aquí a que muera”. Un acercamiento a los 
procesos de construcción identitaria de las mujeres cantoras de cueca 
a la rueda en Chile
J. Danae Vargas García

Payadoras en Chile y Bertsolaris en Heuskal Herria: dos escuelas/
movimientos y sus experiencias territoriales de mujeres y disidencias 
en la improvisación tradicional.
Caro López

MESA 7: USOS DEL PASADO

Uma cultura popular made in Africa: mediações culturais. África/
brasil no pensamento de Câmara Cascudo
José Walber Vieira de Oliviera

Margot Loyola y la transformación del folclor musical en Chile: 
divulgación, investigación y legitimación académica
Vicente Jarpa Rojas

58

60

62

66

68

70

72

74

78

80



﻿

Atlas em movimento: O lugar do arquivo do CNFCP/IPHAN na 
História da América Latina
Vagner Silva Ramos Filho

Oktoberfest de Igrejinha (1988–1993): a invenção da tradição alemã no 
Vale do Paranhana
Alice Jungblut Braun

La institucionalización de las danzas folklóricas argentinas. Su 
inclusión en los planes de estudio del Instituto Superior de Educación 
Física N ° 1 “Dr. Enrique Romero Brest”
Gloria Linne Alonzo

Vuelo estético y rigor histórico. La expansión del movimiento 
folclórico en las décadas de 1940 y 1950 y sus huellas en las artes 
plásticas
Luciano Gabriel Rondano

“Inspiração nordestina”: folclore e tradições culturais do Nordeste 
brasileiro na poesia oral de Patativa do Assaré, a partir da perspectiva 
da história global (1956-1985)
Assis Daniel Gomes

O Clube Internacional de Folclore: produção, circulação e 
institucionalização do saber folclórico na América Latina (1950-1960)
Ewerton Wirlley Silva Barros

Los folcloristas chilenos en perspectiva transnacional. Conexiones y 
circulaciones latinoamericanas y panamericanas entre 1940 y 1973.
Karen Donoso Fritz 

CONFERENCIA INAUGURAL

Nacionalismo y regionalismo en los procesos  de creación de 
estereotipos culturales en México 1920-1970 
Ricardo Pérez Montfort

NOTICIAS E INFORMACIONES

Síntesis actividades

Publicaciones

82

84

88

90

92

94

96

102

104

MESA 8: INVESTIGACIONES FOLKLÓRICAS EN PERSPECTIVA 
TRANSNACIONAL

99



PRESENTACIÓN



1 0 ﻿

Presentación

Las tradiciones son invenciones. Y no hay nada de nuevo en esto, como 
sabemos. El término “tradición inventada”, según la consagrada definición del 
historiador británico Eric Hobsbawm, busca diferenciar procesos culturales más 
espontáneos y populares de ritos y símbolos formalizados desde arriba, como 
estrategia de construcción y afirmación del Estado-nación. Así, la “tradición 
inventada”, debido a la vigilancia oficial, tiende a fijarse en el tiempo. Mucho se 
ha discutido sobre la conveniencia de este concepto, que, en esta etapa del debate 
académico, parece haber sido superada (sin que se cuestione el pionerismo teórico 
y la relevancia de otras formulaciones de Hobsbawm). Es importante reforzar que 
ninguna tradición es inmune al tiempo, por más que hombres y mujeres intenten 
luchar contra él. Es decir, las tradiciones están en constante movimiento.

Al igual que la tradición, la investigación histórica también se mueve. La Red 
de Estudios Históricos sobre Folklore y Tradiciones Culturales de América 
Latina (Redfolk) se creó recientemente, en 2023, como una red informal de 
investigadoras e investigadores de tradiciones, culturas populares, folklore y 
folklorismos, siempre desde una perspectiva histórica. Desde entonces, ha sido 
bastante prolífica en conectar investigaciones de varias partes del subcontinente. 
Ya hemos organizado mesas y simposios en eventos en Argentina, Brasil e 
Italia, además de dos dosieres en revistas académicas (Anos 90, Brasil, Revista 
de Historia Social y de las Mentalidades, Chile). Con nuestro propio evento, el 
grupo original de doce historiadores se amplió a veintiocho investigadores de 
áreas diversificadas, abarcando actualmente investigaciones desarrolladas en 
Argentina, Chile, México, Uruguay, Panamá, República Dominicana, España y las 
cinco regiones de Brasil.

El I Encuentro de la Red de Estudios Históricos sobre Folklore y Tradiciones 
Culturales de América Latina, que se llevó a cabo de forma virtual en julio de 2025, 
tuvo como objetivo llamar la atención sobre los desplazamientos en el tiempo 
y el espacio de diversas formas de tradición. A partir de los trabajos inscritos y 
aprobados, las presentaciones se dividieron en ocho mesas: Relecturas críticas 
de la tradición y el folklore; Músicas y memorias; Actores, prácticas y lenguajes; 
Invención de la tradición; Regionalismo y estereotipos culturales; Músicas, 
identidades y género; Usos del pasado; Investigaciones folclóricas en perspectiva 



1 1P R E S E N T A C I Ó N

Esta lista amplía la comprensión sobre los temas y problemas abordados por 
los miembros de la red, al mismo tiempo que indica su consolidación como un 
espacio de intercambio en el área. Además de las ricas contribuciones presentadas 
y de los intensos debates, tuvimos el honor de recibir al profesor Ricardo Pérez 
Montfort (UNAM), una de nuestras grandes referencias bibliográficas y miembro 
de la red, para una extraordinaria conferencia de apertura.

Este periódico, Boletín Redfolk, se creó para registrar y divulgar los resúmenes 
ampliados de los trabajos presentados en el I Encuentro. En las páginas que 
siguen, lectoras y lectores podrán seguir con más detalle las investigaciones que 
fueron divulgadas y debatidas en el evento. Este es un paso más para el grupo y 
para la investigación histórica sobre folklore y tradiciones en América Latina, que 
continúan en movimiento.

¡Buena lectura!



1 2 ﻿

Apresentação

Tradições são invenções. E não há nada de novo nisso, como sabemos. O 
termo “tradição inventada”, conforme a consagrada definição do historiador 
britânico Eric Hobsbawm, visa diferenciar processos culturais mais espontâneos 
e populares de ritos e símbolos formalizados de cima, como estratégia de 
construção e afirmação do Estado-nação. Assim, a “tradição inventada”, devido 
à vigilância oficial, tenderia a se fixar no tempo. Muito já se discutiu sobre a 
conveniência dessa diferenciação, que, a essa altura do debate acadêmico, parece 
ter sido superada (sem que se questione o pioneirismo teórico e a relevância de 
outras formulações de Hobsbawm). É importante reforçar que nenhuma tradição 
é imune ao tempo, por mais que homens e mulheres tentem lutar contra ele. Ou 
seja, tradições estão em constante movimento.

Assim como a tradição, a pesquisa histórica também se movimenta. A 
Rede de Estudos Históricos sobre Folclore e Tradições Culturais da América 
Latina (Redfolk) foi criada recentemente, em 2023, como uma rede informal 
de pesquisadoras e pesquisadores de tradições, culturas populares, folclore 
e folclorismos, sempre sob uma perspectiva histórica. Desde então, tem sido 
bastante profícua em conectar pesquisas de várias partes do subcontinente. Já 
organizamos mesas em eventos na Argentina, no Brasil e na Itália, além de dois 
dossiês em revistas acadêmicas, no Brasil e no Chile (Anos 90, Brasil, Revista de 
Historia Social y de las Mentalidades, Chile). Com o nosso evento próprio, o grupo 
original de doze historiadores foi ampliado para vinte e oito pesquisadores de 
áreas diversificadas, abrangendo atualmente investigações desenvolvidas na 
Argentina, no Chile, no México, no Uruguai, no Panamá, em Santo Domingo, na 
Espanha e nas cinco regiões do Brasil.

O I Encontro da Rede de Estudos Históricos sobre Folclore e Tradições 
Culturais da América Latina, que ocorreu de forma virtual em julho de 2025, teve 
como objetivo chamar a atenção para os deslocamentos no tempo e no espaço 
de diversas formas de tradição. A partir dos trabalhos inscritos e aprovados, as 
apresentações foram divididas em oito mesas: Releituras críticas da tradição e do 
folclore; Músicas e memórias; Atores, práticas e linguagens; Invenção da tradição; 
Regionalismo e estereótipos culturais; Músicas, identidades e gênero; Usos do 
passado; Investigações folclóricas em perspectiva transnacional. 



1 3P R E S E N T A C I Ó N

Essa lista amplia o entendimento sobre os temas e problemas abordados pelos 
membros da rede, ao mesmo tempo em que indica sua consolidação como um 
espaço de troca na área. Além das ricas contribuições apresentadas e dos intensos 
debates, tivemos a honra de receber o professor Ricardo Pérez Montfort (UNAM), 
uma de nossas grandes referências bibliográficas e membro da rede, para uma 
extraordinária conferência de abertura.

Este periódico, Boletín Redfolk, foi criado para registrar e divulgar os resumos 
expandidos dos trabalhos apresentados no I Encontro. Nas páginas que se seguem, 
leitoras e leitores poderão acompanhar com mais detalhes as investigações que 
foram divulgadas e debatidas no evento. Esse é mais um passo para o grupo e para 
a pesquisa histórica sobre folclore e tradições na América Latina, que continuam 
em movimento.

Boa leitura!



﻿



RELECTURAS CRÍTICAS 
DE LA TRADICIÓN 

Y DEL FOLKLORE

M E S A U N O



1 6 ﻿

Universidad de Buenos Aires
alicia.martin462@gmail.com

Presentamos en esta ponencia una revisión del concepto de tradición, en 
tres de sus acepciones, desde las significaciones iniciales a sus versiones más 
constructivistas. El concepto de tradición refiere tanto al proceso de transmisión 
y continuidad entre el pasado y el presente, como al conjunto de saberes y 
prácticas sociales reproducidos por la costumbre y la repetición.

En el siglo XVIII, el Romanticismo alemán ubicó esta herencia tradicional 
en el origen del auténtico espíritu colectivo, mientras un siglo más tarde el 
evolucionismo verá en la tradición popular un obstáculo para el progreso social. 
Esta dicotomía tradición-modernidad presente en ambos planteos, supone dos 
estados opuestos y excluyentes de lo social: la tradición como lo viejo, repetitivo, 
inalterable, auténtico y lo moderno como nuevo, creativo, modificable, no genuino.

Una visión clásica de la tradición comporta así una dimensión diacrónica (no 
necesariamente histórica), el paso de un estado a otro; así como una dimensión 
clasificatoria referida a un conglomerado cultural, legado, herencia ancestral. 
Inspiró las conceptualizaciones del tránsito de lo folk a lo urbano de Robert 
Redfield, cultura genuina-cultura espuria de Edward Sapir, entre otras. Esta 
visión esencialista y a- histórica de la tradición (tanto más auténtica cuando 
más inalterada), dio paso desde mediados del siglo XX a una noción procesual, 
enfocada como construcción activa de conexiones entre un pasado significativo 
con un presente desde el que se interroga al pasado.

Raymond Williams, miembro eminente y co-fundador del Centro de Estudios 
de la Cultura Contemporánea de la Universidad de Birmingham, rechazaría la 
idea de tradición como segmento inerte y supervivencia de un pasado superado 
por la modernidad, para enfatizar el carácter configurador de la tradición desde 
el presente: las tradiciones selectivas (Williams 1997, 1997). Entonces, más que 
como un repertorio fijo e inamovible de saberes y costumbres antiguas, estos 
autores enrolados en o influenciados por la escuela de los estudios culturales van 
a enfocar a las tradiciones como activos procesos de elaboración/ significación 
realizados desde el presente sobre un pasado resignificado. Y como poderosas 
fuerzas de incorporación social al orden dominante dentro de una formación 
social concreta.

Alicia Martín

Tradición, tradiciones, tradicionalizaciones



R e l ect   u ras    cr  í ticas     1 7

Por último, folkloristas norteamericanos enrolados en las Nuevas Perspectivas 
del Folklore operacionalizan el concepto de tradición hablando de procesos 
de tradicionalización. Centran sus análisis en el uso situado de expresiones 
tradicionales, ubicando al lenguaje y sus géneros discursivos (Bajtin) como 
articulador de relaciones con el pasado y correa de transmisión de la historia 
en el presente. Enfatizan la dimensión creativa y generativa del lenguaje en la 
producción y recepción del discurso, donde los saberes tradicionales aparecen 
descontextualizados de sus enunciados originales para ser contextualizados 
en nuevos enunciados, es decir en línea con los procesos de intertextualidad 
diacrónica.

Finalizamos con algunos ejemplos de estas conceptualizaciones acerca de la 
tradición presentadas en forma algo esquemática, aplicadas a casos de mi propia 
investigación sobre la cultura popular y el folklore de la ciudad de Buenos Aires.



1 8 ﻿

La proyección folclórica, en desarrollo desde que el concepto comienza a 
utilizarse entre las décadas 50’-60’ hasta la fecha, presenta como principal cualidad 
la representación de otros sobre el escenario, recreando fiestas patronales, 
carnavales, ritos y expresiones culturales que son parte del patrimonio inmaterial 
de los pueblos originarios y de Chile en general.

Durante el transcurso de estos últimos 70 años, el mundo de la proyección 
folclórica ha crecido exponencialmente luego de las escuelas de temporada en la 
Universidad de Chile a finales del 50’, encabezadas por Margot Loyola, la creación 
de los grupos Cuncumén, Millaray, Aucaman e incluso el Ballet folclórico nacional 
BAFONA, entre otros, marcan el inicio de un proceso que se mantiene vigente 
hasta el día de hoy en colectivos autodenominados conjunto, grupo, compañía 
y/o ballet folclóricos, “fantasías folclóricas“ o “Folclor espectáculo”.

Este proceso ha potenciado también la creación de agrupaciones enfocadas 
específicamente a la proyección de danza y música proveniente de Rapa Nui, Las 
cuales se presentan en distintos festivales y escenarios del país y el extranjero 
difundiendo esta cultura.

Sin embargo, el pasado 6 de mayo, el diputado Hotu-iti Teao, acompañado del 
reconocido Ballet cultural Kari-kari de Rapa Nui, anunció en punto de prensa 
desde el congreso y publicado posteriormente en redes sociales, que se encuentran 
trabajando en un proyecto de ley para reglamentar y ordenar a las agrupaciones, 
conjuntos o grupos folclóricos que realizan representaciones de música y danza 
rapanui en el continente y que no mantienen integrantes pertenecientes a la 
etnia. La razón de esta iniciativa recae, parafraseando sus palabras, en que no 
pueden entregar a personas que no son de su cultura la potestad de representar 
a Rapa Nui en programas de televisión, festivales e incluso en el extranjero, por 
lo cual este proyecto de ley pretende que en cada presentación de un conjunto 
continental, se mencione que dicho espectáculo es un homenaje o tributo a la 
cultura rapanui y que, en caso de salir al extranjero, deben tener al menos el 50% 
de integrantes pertenecientes a la etnia para decir que representan a Rapa Nui.

Proyección folclórica interpelada: reflexiones sobre un 
caso Rapa Nui en desarrollo

Investigador independiente
promus.vallejos@gmail.com

Fernando Andrés Vallejos González

1 8



1 9R e l ect   u ras    cr  í ticas     

¿Cómo recibe esta situación el mundo de la proyección folclórica? ¿Podemos 
seguir representando a un otro que se reconoce como cultura viva? A pesar 
que reconocidas y reconocidos maestros del folclor chileno han trabajado 
con “informantes” de algunas etnias ¿Es suficiente hoy en día? ¿Escuchamos 
empáticamente la voz de las comunidades indígenas? ¿Cuáles serían los “rangos 
mínimos” entre respetar una cultura viva y la prohibición o normativa del ejercicio 
artístico?

Este anuncio exige una reflexión compleja necesaria de abordar con sabiduría, 
puesto que pone sobre la mesa una voz silenciada y que hoy quiere tomar postura 
desde el Estado a través de sus leyes para resguardar aquello que Rapa Nui quiere 
mostrar al mundo a su forma, para sus propios fines y desde su territorio hacia el 
resto del planeta.

Para abordar esto es necesario repasar como se mueven conceptos claves 
en una modernidad globalizante: patrimonio, identidad, memoria, hibridación 
y performance, para ponerlos en sintonía con la historia más reciente de Rapa 
Nui, la cual los ubica como un pueblo al borde del exterminio. Así, de esa manera, 
podremos acercarnos a comprender que es lo que defiende Rapa Nui y reflexionar 
en que posición quedan aquellos que son parte de la proyección folclórica 
continental hoy en día.



2 0 ﻿

Este trabajo reflexiona sobre el taqui —conjunto inseparable de canto y 
danza en la tradición andina— como una tecnología simbólica que estructura 
la relación entre seres humanos, naturaleza y mundo espiritual. Lejos de 
entenderse como espectáculo o expresión estética autónoma, el taqui constituye, 
para muchas comunidades andinas, una herramienta de comunicación directa 
con la Pachamama y los apus, desempeñando funciones agrícolas, espirituales, 
relacionales y ecológicas. A través del análisis de fuentes coloniales, testimonios 
contemporáneos y experiencia de campo, se propone una lectura de estas 
prácticas como formas de gobernanza ecológica ancestrales, aún activas en 
contextos comunitarios.

La investigación se sitúa en el cruce entre la antropología del cuerpo, la 
pedagogía de la danza y los estudios patrimoniales, articulando archivo histórico 
(diccionarios coloniales, crónicas visuales), saberes situados (entrevistas 
semiestructuradas a cultores quechuas y aymaras entre 2024 y 2025) y una 
experiencia encarnada como investigadora y bailarina. Se incluyen testimonios 
de maestros de danza de tijeras, músicos tradicionales y comuneras andinas de 
Perú y Bolivia, quienes revelan que cantar a la semilla o danzar para los cerros 
no es alegoría, sino práctica ritual con efectos concretos: activar lluvias, bendecir 
siembras, armonizar calendarios humanos y agrícolas.

A diferencia de las concepciones estéticas occidentales, que tienden a separar 
arte de funcionalidad, lo andino concibe la danza como una acción performativa 
productiva, curativa y espiritual. Esto confronta al paradigma del arte por el arte 
—propio del pensamiento moderno europeo— y exige repensar las categorías 
con las que se analizan, valoran o patrimonializan las expresiones culturales 
indígenas. Se cuestiona así la folclorización de las danzas autóctonas, muchas 
veces sustituidas por versiones estilizadas y desritualizadas que responden al 
gusto escénico, invisibilizando su función original como tecnología social.

El artículo incluye un análisis detallado de términos como taqui y haylli en 
fuentes coloniales (Bertonio, González Holguín, Santo Tomás) y en la iconografía 
de Guamán Poma, especialmente en la lámina “Travaxa hailli chacraia: yapuy 
quilla” de su Nueva crónica y buen gobierno, donde mujeres cantan mientras 
siembran con chaquitaclla. Esta escena es contrastada con prácticas actuales 
como el Chayaw Anata o el Q’arwani, que conservan principios similares de 
reciprocidad y sincronía entre cuerpo, voz y territorio.

Más allá del folclore: danzas andinas como tecnologías 
de cuidado y diálogo con la naturaleza

Investigadora independiente / EDATAY (Escuela de Danzas Tradicionales de Abya Yala)
nathalie.artal@gmail.com

Nathalie Artal Vergara



2 1R e l ect   u ras    cr  í ticas     

Los testimonios recogidos refuerzan esta lectura: desde la música que 
“despierta a la semilla” hasta el uso ritual de instrumentos específicos en tiempos 
agrícolas definidos, pasando por relatos de comunidades que experimentaron 
sequías tras omitir una fiesta tradicional. Las voces entrevistadas coinciden 
en afirmar que la danza no es ornamento sino necesidad vital. Danzar no es 
representar, es convocar: lluvia, fertilidad, abundancia, comunidad. 

Desde este enfoque, las danzas andinas son presentadas como verdaderas 
tecnologías de cuidado mutuo, desarrolladas colectivamente a lo largo de siglos 
y amenazadas hoy por el extractivismo, la migración forzada y los modelos 
de patrimonialización que priorizan la forma sobre el sentido. El artículo 
plantea que, frente a la crisis ecológica global, estas prácticas ofrecen claves de 
sostenibilidad y convivencia no extractiva, basadas en la escucha, la gratitud y la 
interdependencia.

Se propone, finalmente, que el Pachakuti —el gran giro o retorno andino— 
puede ser entendido no solo como un proceso político–cósmico, sino también 
como una pedagogía corporal y sonora que reinserta al cuerpo humano en el tejido 
vivo de la Tierra. Volver a danzar con la Pachamama no es nostalgia romántica, 
sino gesto radical de reexistencia y regeneración.



2 2 ﻿

La presente investigación propone una reflexión crítica en torno a la figura 
del diablo en las festividades de la región andina, abordándola desde una 
perspectiva interdisciplinaria que articula los estudios culturales con la historia, 
la antropología y la interpretación simbólica. El objetivo es analizar cómo esta 
entidad ha sido construida, representada y resignificada a lo largo del tiempo, 
considerando su carácter mestizo y profundamente enraizado en los procesos de 
sincretismo religioso que marcaron la vida espiritual de América Latina tras la 
conquista europea.

La investigación parte de la observación de los carnavales andinos, 
celebraciones que se realizan cada año durante el mes de febrero y que constituyen 
verdaderas expresiones de resistencia, memoria y transformación cultural. En 
estos rituales festivos emerge la figura del diablo como un personaje central, cuya 
presencia no puede entenderse exclusivamente desde la lógica cristiana de la 
condena y el mal. Por el contrario, su aparición remite a una entidad compleja que 
reúne en sí misma elementos de distintas tradiciones, cargada de simbolismos 
ambivalentes que permiten comprender mejor las tensiones coloniales y las 
respuestas culturales surgidas en los territorios andinos.

El análisis inicia con una revisión del proceso de evangelización llevado a cabo 
durante la colonización, que implicó no solo una imposición de creencias, sino 
también la transformación del lenguaje religioso de los pueblos originarios. A 
través de ese proceso, muchas de las divinidades y entidades espirituales locales 
fueron reinterpretadas desde una perspectiva cristiana, dando lugar a figuras 
híbridas como el diablo andino. Este personaje, lejos de ser una simple adaptación 
del demonio europeo, incorpora significados que provienen de las cosmovisiones 
prehispánicas, donde lo divino no se comprendía bajo categorías binarias de bien 
y mal, sino desde una lógica dual, complementaria y cambiante.

A lo largo del estudio se explora cómo esta figura fue adquiriendo un carácter 
festivo y simbólico particular, que la distancia del sentido punitivo y oscuro del 
demonio occidental. El diablo andino es un personaje que se desentierra para 
celebrar, que ríe, juega, se burla y guía, representando una dimensión vital de las 
fiestas populares. Su presencia convoca emociones, memorias y corporalidades 
que trascienden las explicaciones racionales, revelando una profunda conexión 
con el territorio, la comunidad y la espiritualidad ancestral. De esta manera, se 
sostiene que su carácter no puede ser reducido a la lógica cristiana, ni mucho 
menos comprendido como una simple manifestación del mal.

Aproximaciones desde los estudios de la cultura en 
torno al Diablo andino

Universidad de Santiago de Chile
valentina.montalar@usach.cl

Valentina Montalar Tobar



2 3R e l ect   u ras    cr  í ticas     

Uno de los aportes de la investigación es problematizar cómo la academia 
ha abordado históricamente este fenómeno, muchas veces desde una mirada 
reduccionista o ajena a las prácticas vivas de los pueblos. Se plantea que la 
disciplina histórica, centrada mayoritariamente en el registro escrito, ha tendido 
a marginar otras formas de conocimiento como la oralidad, la música, la danza 
o los saberes encarnados. En este sentido, el trabajo invita a pensar la figura 
del diablo andino desde una metodología más amplia, que permita reconocer la 
riqueza expresiva de estas celebraciones y sus múltiples capas de significado.

Asimismo, se analiza la diversidad de representaciones del diablo en distintos 
territorios andinos, evidenciando que no existe una única forma de encarnarlo ni 
un solo sentido que pueda atribuírsele. Su imagen varía según las prácticas locales, 
las memorias comunitarias, los discursos religiosos y las condiciones históricas de 
cada lugar. Por ello, resulta problemático utilizar una categoría homogénea para 
referirse a un personaje que, precisamente, encarna la heterogeneidad cultural de 
los Andes. El estudio propone superar las miradas generalizantes y abrir el debate 
hacia una comprensión más situada, flexible y dialógica de esta figura.

En este contexto, se destaca la importancia de pensar al diablo andino como 
una figura que no solo resiste al modelo colonizador, sino que también permite 
articular identidades en disputa, recuperar memorias silenciadas y revitalizar 
prácticas ancestrales que aún perviven en el presente. Su estudio permite abordar 
dimensiones profundas de la identidad andina, entendida no como una esencia 
fija, sino como un proceso dinámico y conflictivo que se expresa con fuerza en las 
festividades populares.

Finalmente, se busca contribuir a la revalorización de estas manifestaciones 
culturales, reconociéndolas como formas legítimas de conocimiento, memoria y 
espiritualidad. Comprender al diablo andino desde una mirada crítica y situada 
permite abrir nuevas posibilidades para el estudio de las culturas andinas 
contemporáneas, promoviendo una lectura más justa de sus expresiones 
simbólicas y una valoración efectiva de sus cosmovisiones originarias. En suma, 
esta figura carnavalesca representa una oportunidad para pensar la historia y la 
cultura desde la memoria, identidad y resistencia de los pueblos.



2 4 ﻿

Esta investigação estudou ações institucionais, atuações intelectuais e a 
produção de saberes em torno da chamada cultura popular no Nordeste do Brasil 
durante a segunda metade do século XX. Problematizamos os diálogos, tensões e 
transformações ocorridos no interior das Ciências Sociais brasileiras a partir da 
criação de Universidades pelo país, evidenciados em uma transição de instituições 
folclóricas para instituições antropológicas. Mais especificamente, analisamos 
uma produção intelectual de perfil folclórico para compreendermos como essas 
redefinições no campo disciplinar incidiram na produção dos saberes em torno da 
cultura popular no Nordeste do Brasil, aproximadamente entre 1958 e 1976. Com 
essa perspectiva, integrantes do nosso Grupo de Estudos e Pesquisas em História 
Regional e Saberes Locais buscaram dialogar com a produção de intelectuais 
vinculados ao folclorismo, no recorte temporal proposto, cujas atuações não 
foram devidamente investigadas, tais como: Veríssimo de Melo (1921-1996), no Rio 
Grande do Norte; Ademar Vidal (1897-1986), na Paraíba; e Manuel Diégues Júnior 
(1912-1991), em Alagoas. 

Objetivo
Particularmente, como coordenador do Grupo de Pesquisa, investiguei 

a atuação intelectual do folclorista Luís da Câmara Cascudo (1898-1986), no 
processo de transição da Sociedade Brasileira de Folclore (1941) para o Instituto de 
Antropologia (1960), analisando o papel do folclorista potiguar na reconfiguração 
dos estudos folclóricos e, por conseguinte, na (re)elaboração de concepções em 
torno da cultura popular no Nordeste do Brasil. Pela longevidade e qualidade de 
sua produção, Cascudo deixou um amplo e complexo espólio que nos permite 
acompanhar toda uma trajetória dos estudos culturais no Brasil, entre finais 
do século XIX e finais do século XX. Sua biblioteca pessoal, seu epistolário, sua 
produção em jornais, revistas, opúsculos e livros dão conta das muitas (re)
configurações nos usos e sentidos que a cultura adquiriu na vida intelectual 
brasileira, especialmente naquilo que remete à chamada cultura popular. Com 
efeito, esta pesquisa se assentou na ideia que a trajetória de Cascudo, manifesta 
em seu espólio intelectual, nos permite compreender o lugar atribuído à cultura 
popular no Brasil ao longo de todo o século XX. 

Por entre margens e fronteiras disciplinares: instituições, 
intelectuais e produção de saberes em torno da cultura 

popular no Nordeste do Brasil (1958-1976)

Universidade Federal de Campina Grande
nassausiegen@yahoo.com.br

Francisco Firmino Sales Neto



2 5R e l ect   u ras    cr  í ticas     

Delimitação
Estabelecemos como “marco” temporal inicial o ano de 1958, quando foi criada, 

em âmbito local, a Universidade do Rio Grande do Norte e, em âmbito nacional, a 
Campanha de Defesa do Folclore Brasileiro, porque esses eventos, respectivamente, 
institucionalizaram o saber universitário naquele estado e deram forma a um 
mecanismo nacional de fomento ao folclore como prática intelectual – ambos 
com a presença de Câmara Cascudo; e estabelecemos o ano de 1976 como “marco” 
temporal final porque foi quando a outrora destacada Comissão Nacional de 
Folclore passou por significativa reorganização, tornando-se o Instituto Nacional 
de Folclore e, desviando o foco da questão para as Universidades, nessa mesma 
época, ocorreram outros “marcos” acadêmicos importantes, uma vez que em 1975-
1979 se efetivou o Primeiro Plano Nacional de Pós-graduação, dando início a um 
efetivo quadro científico nacional com a formação de investigadores (a nível de 
mestrado e doutorado) em diferentes pós-graduações nas diferentes subáreas 
das Ciências Sociais, sobretudo na região Sudeste do país. 

Fundamentação teórico-metodológica
Nosso corpus documental foi composto a partir do espólio intelectual de 

Câmara Cascudo, especialmente sua produção bibliográfica em periódicos 
e livros, referente ao recorte cronológico e ao problema de investigação 
propostos, que se encontra sob guarda do Instituto Câmara Cascudo, em Natal, 
no Rio Grande do Norte. Esse material foi analisado na perspectiva da análise 
do discurso, conforme proposta por Michel Foucault (2004; 2013). A partir das 
ideias de Michel Foucault, examinamos as rupturas e continuidades nas formas 
de produção dos saberes centrados na cultura popular, notadamente em uma 
época de consolidação das fronteiras disciplinares e institucionais das Ciências 
Sociais (folclore, antropologia, etnologia, etnografia). Isso significa analisar uma 
regularidade discursiva que buscou conformar determinados objetos de saber e 
poder como disciplinas, enquanto mecanismo de controle das regras da produção 
do discurso, fixando limites entre o folclore e a antropologia.

Resultados
Tendo vivido e produzido sobre a cultura popular durante praticamente todo 

o século XX; tendo reunido um amplo espólio intelectual, bastante rico do ponto 
de vista histórico-cultural; tendo atuado em importantes instituições culturais 
(Instituto de Antropologia, Sociedade Brasileira de Folclore, Comissão Nacional de 
Folclore e Centre International des Arts et Traditions Populaires - UNESCO); tendo 
colaborado em jornais e revistas e participado de eventos científico-culturais nos 
mais variados estados brasileiros, destacando-se sua atuação em Pernambuco, Rio 
de Janeiro e São Paulo, enquanto espaços intelectuais privilegiados na formação 
das políticas culturais do país; e tendo, enfim, colaborado na produção de um vasto 
conhecimento especializado e na elaboração de documentos oficiais centrais para 
fomento das manifestações da cultura popular, a obra de Câmara Cascudo e seu 
acervo particular são significativos para pensarmos como os estudos culturais 
transitaram do folclore à cultura popular, especialmente no Nordeste brasileiro, 
onde o saber folclórico teve, e ainda tem, uma marcante presença na definição de 
uma memória cultural para o país.



﻿



2 7M Ú S I C A S  Y  M E M O R I A S

Ulla nullaci den-
dest min consequ 
osantis es etur aut 
que evendis quam 
vel ipit, qui dolupi-

M E S A D O S

MÚSICAS Y MEMORIAS



2 8 ﻿

Há um longo e consolidado processo de legitimação de narrativas e trajetórias 
específicas nas Artes. Tanto no campo institucional (acadêmico ou político), 
quanto no campo do jornalismo musical, percebem-se, com poucas exceções, 
tendências de universalização do entendimento do que a música é e pode ser, 
o que ela significa ou como ela pode ser mobilizada para dar algum significar, 
geralmente privilegiando técnicas, momentos e movimentos referentes às 
influências musicais estadunidenses e europeias. Assim sendo, outras formas de 
produzir música, de interagir com ela e até de imprimir certo grau de identidade 
nela tiveram sua relevância paulatinamente descartada. Este trabalho tem a 
intenção de investigar, ainda que de forma seminal, como a música produzida 
na Diáspora africana nas Américas nos ajuda a melhor entender as formas de 
organização social negras nesse contexto. Neste trabalho pretendo explorar 
como os conceitos ancestralidade, oralidade, corporalidade, circularidade e 
sociabilidade podem ser entendidos como valores estéticos e civilizatórios 
fundamentais no entendimento da produção da vida social diaspórica.

O ponto de partida é a ancestralidade. O movimento associado a ela não é o 
do corpo físico, e sim metafórico, um exercício da subjetividade. Alguns autores 
defendem que o tempo é indissociável da produção do conhecimento. Ora, se 
o processo de produção em si demanda, ao menos, três etapas – referenciação, 
participação e produto – torna-se imprescindível entender a produção do 
conhecimento como uma referência às pessoas que foram importantes nessa 
construção e também ao que era, de fato, produzido. Ou seja: a ancestralidade 
deve ser entendida enquanto pessoas – os mais velhos, os ancestrais – e suas 
práticas – mantenedoras de uma dada organização social.

Quanto à oralidade, é importante lembrar que a linguagem não é apenas 
meio de expressão e comunicação – ela é ação. É com essa força que ela deve ser 
pensada. Existe uma tentação epistemológica em colocar oralidade e registros 
escritos numa oposição dicotômica. Essa foi uma lógica amplamente utilizada 
pela colonialidade para suprimir a cultura dos povos oprimidos, argumentando 
uma suposta inabilidade para escrita de povos africanos como prerrogativa 
para sua dominação. Em oposição a esse modelo colonial, devemos pensar que 
a oralidade não significa uma ausência de habilidade escrita, mas uma atitude 
(política) diante da realidade.  A oralidade, aqui, se põe como um dispositivo 
indispensável de inscrição e circulação do conhecimento – códigos, informações, 
significações – no tempo e no espaço.

Princípios estéticos e civilizatórios da música negra 
afrodiaspórica

Universidade Federal Fluminense
vitorhgmrs@gmail.com

Vítor Henrique Guimarães Lima



2 9M Ú S I C A S  Y  M E M O R I A S

Da mesma forma, o corpo também é um desses dispositivos. Ele é compositor 
de linguagens não-verbais, de gramáticas corporais. Ao criar um repertório de 
ação social, inscrição no tempo e no espaço, cria-se também uma experiência 
compartilhada onde a percepção visual de certos gestos repetidos gera uma 
naturalização destes. As linguagens não-verbais desses corpos em suas interações 
com a música acabam por demonstrar certa sintonia com momentos em que a 
música não está presente: o ritmo do trânsito do corpo negro, em diferentes graus 
de vigilância ou de plenitude é marcado pela ginga, pelo molejo, pela síncope. 
O corpo vive e sente todo dia. A Diáspora africana nas Américas é um vasto 
território de produção, circulação e transmissão da memória, estética, linguagem 
e pedagogia; é necessário compreender a ação corporal como pensamento e 
prática política, buscando identificar tipos de sotaques / idiomas corporais 
conectados a uma rede não-verbal de comunicação.

Quanto à circularidade, este princípio propõe, entre muitas coisas, o 
rompimento com a noção linear do tempo e da concepção do que é progresso e 
desenvolvimento. A partir disso, podemos associar duas palavras à circularidade: 
repetição e improviso. A primeira é um fio que costura a realidade e a coesão do 
tecido social, um subterfúgio encontrado no enfrentamento à opressão colonial. 
Já o improviso pode significar tanto a insurgência da potência criativa quanto 
a reação mais espontânea e evidenciadora do constante alerta ao qual corpos e 
mentes negras estão subjugados na Diáspora; é a parte da ginga que representa 
um movimento cognitivo de contorno ao cerceamento imposto pela branquitude 
e pelo pensamento etnocêntrico.  Nesse sentido, a circulação, aplicada no sentido 
de troca, em sua lógica de referenciação à ancestralidade, tem uma tripla função: 
investigar o passado, experimentar o presente (saciar a curiosidade, algo inerente 
ao ser humano), e produzir o futuro.

Por fim, é na sociabilidade e no espaço que se dá o compartilhamento dos 
conhecimentos, inclusive o de novos gestos, de inovações técnicas, novos estilos 
e gêneros musicais. É a experiência do compartilhamento, é o encontro tão 
essencial para o combate à colonialidade e suas heranças. O espaço geográfico 
social deve ser entendido como um instrumento de reforço de laços sociais e 
interesses coletivos. Isto é, nele são encontrados subsídios para a sobrevivência 
e o desenvolvimento comunitário. Esses subsídios, recursos físicos e simbólicos 
alocados no repertório social, representam a confluência dos valores anteriores: 
sem as interações e sem o compartilhamento coletivo desses valores, a preservação 
das tradições, as memórias e os próprios interesses caem por terra.



3 0 ﻿

Violeta Parra y la reinvención del folclor chileno desde 
Europa: desplazamientos artísticos, apropiaciones 

estéticas y redes transnacionales (1955–1965)

Núcleo Mileno en Culturas Sonoras y Musicales 
arribaquemandoelsol@gmail.com

Javier Rodríguez Aedo

Esta ponencia examina el papel que desempeñaron los viajes de Violeta 
Parra a Europa entre 1955 y 1965 en la reconfiguración de su obra artística 
y en la redefinición del folclor chileno. A partir de una revisión de archivos 
internacionales —sonoros, visuales, escritos y audiovisuales—, se analizan sus 
estadías en Polonia, Francia, Finlandia, la URSS y Suiza, poniendo en diálogo 
su trayectoria con las redes político-culturales del internacionalismo artístico 
impulsado durante la Guerra Fría.

La presentación se articulará en torno a tres ejes: (1) el impacto de los festivales 
internacionalistas de Varsovia (1955) y Helsinki (1962) en la conciencia política 
y estética de la cantautora; (2) la circulación de su obra en la escena artística 
europea, especialmente en París, donde sus canciones fueron editadas por el sello 
comunista Le Chant du Monde y reinterpretadas bajo marcos estéticos marcados 
por el exotismo y la demanda de autenticidad; y (3) la dimensión interregional de 
su propuesta, alimentada por el contacto con músicos andinos y latinoamericanos 
residentes en Europa, lo que facilitó la incorporación de nuevos instrumentos, 
géneros e imaginarios a su repertorio.

Desde una perspectiva transnacional, se propone demostrar cómo los 
desplazamientos de Violeta Parra no solo enriquecieron su lenguaje artístico, 
sino que habilitaron una redefinición del folclor chileno como un campo de 
experimentación intercultural. Lejos de una tradición cerrada, fija o esencialista, 
su propuesta se reconstruyó en constante diálogo con los contextos políticos 
del internacionalismo cultural, los intercambios estéticos con otros artistas 
latinoamericanos y las expectativas simbólicas proyectadas por los circuitos 
europeos de recepción, particularmente aquellos marcados por el exotismo, el 
multiculturalismo socialista y la búsqueda de autenticidad. 

Asimismo, se sostiene que estas experiencias no constituyeron una mera 
etapa de internacionalización, sino un momento fundacional para comprender 
las transformaciones posteriores del folclor chileno, especialmente en el marco 
del movimiento de la Nueva Canción Chilena. En este sentido, la ponencia se 
inscribe en una historia cultural del folclor que entiende las prácticas artísticas y 
las tradiciones como procesos dinámicos, atravesados por tensiones geopolíticas, 
mediaciones institucionales y apropiaciones subjetivas.



3 1M Ú S I C A S  Y  M E M O R I A S

Este enfoque permite releer la trayectoria de Violeta Parra no solo como un 
itinerario biográfico singular, sino como expresión de un fenómeno más amplio 
de resignificación del folclor en contextos de circulación transcontinental. En 
consecuencia, se contribuye a complejizar la noción de “tradición”, mostrando 
cómo sus usos y proyecciones se transforman a través del viaje, el encuentro con 
la alteridad y la dimensión política de las prácticas artísticas.



Exílio e resistência: o trabalho de memória de Joan Jara 
em torno do cancioneiro de Víctor Jara (1973-1983)

Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho” 
marialuizafrancaramalho@gmail.com

Maria Luiza Franca Ramalho

A presente proposta de comunicação se dedica a analisar o trabalho de 
memória desenvolvido pela bailarina britânico-chilena Joan Jara (1927-2023) a 
partir do trauma histórico do golpe de Estado de 11 de setembro de 1973 no Chile. 
Seu marido, o multiartista comunista Víctor Jara (1932-1973) – um dos principais 
expoentes do movimento da Nueva Canción Chilena –, foi assassinado por 
militares no Estádio Chile em 16 de setembro de 1973, poucos dias após o início da 
ditadura civil-militar. Ambos participaram da experiência do governo da Unidade 
Popular (UP) (1970-1973), projeto de transição do capitalismo ao socialismo pela 
via democrático-institucional que foi interrompido pelo golpe. Na longa ditadura 
pinochetista (1973-1990), produções culturais relacionadas ao governo da UP 
foram perseguidas e censuradas e, conforme a historiadora Karen Esther Donoso 
Fritz (2019), é possível afirmar que o assassinato de Víctor não se trata apenas de 
um caso de violação dos direitos humanos, mas também representa a repressão 
aplicada ao projeto cultural da esquerda chilena.

Frente à suspensão de direitos políticos e civis, a defesa deste projeto cultural 
desempenhou um importante papel na configuração da identidade de oposição 
à ditadura e, assim, muitos artistas e intelectuais que partiram para o exílio 
buscaram salvaguardar e difundir uma memória positiva acerca do governo da 
Unidade Popular. Este foi o caso de Joan Jara, que se exilou com as filhas Manuela 
Bunster e Amanda Jara em outubro de 1973. Ao envolver-se com a ampla rede de 
solidariedade internacional durante a década do exílio em Londres, Joan tanto 
divulgou a execução de Víctor e engajou-se com a luta pelos direitos humanos, 
como preocupou-se em difundir o “florescer cultural” da UP. A mediação cultural 
do período foi marcada por diversos atos, eventos e festivais em que as canções 
de Víctor foram propagadas como veículos de memória. Este trabalho inspirou 
as ações culturais de reparação desenvolvidas no retorno ao Chile na segunda 
metade da década de 1980 e ao longo da redemocratização nos anos 1990. No exílio, 
Joan iniciou um gesto de arquivamento que culminou na criação da Fundación 
Víctor Jara (FVJ) e de seu archivo (AVJ) em Santiago no contexto da transição à 
democracia. Ainda ativas, estas instituições estão relacionadas à preservação e 
projeção da vida e obra de Jara e do patrimônio artístico e cultural do Chile. 

3 2 ﻿



A presente proposta de comunicação se dedica a analisar o trabalho de 
memória desenvolvido pela bailarina britânico-chilena Joan Jara (1927-2023) a 
partir do trauma histórico do golpe de Estado de 11 de setembro de 1973 no Chile. 
Seu marido, o multiartista comunista Víctor Jara (1932-1973) – um dos principais 
expoentes do movimento da Nueva Canción Chilena –, foi assassinado por 
militares no Estádio Chile em 16 de setembro de 1973, poucos dias após o início da 
ditadura civil-militar. Ambos participaram da experiência do governo da Unidade 
Popular (UP) (1970-1973), projeto de transição do capitalismo ao socialismo pela 
via democrático-institucional que foi interrompido pelo golpe. Na longa ditadura 
pinochetista (1973-1990), produções culturais relacionadas ao governo da UP 
foram perseguidas e censuradas e, conforme a historiadora Karen Esther Donoso 
Fritz (2019), é possível afirmar que o assassinato de Víctor não se trata apenas de 
um caso de violação dos direitos humanos, mas também representa a repressão 
aplicada ao projeto cultural da esquerda chilena.

Frente à suspensão de direitos políticos e civis, a defesa deste projeto cultural 
desempenhou um importante papel na configuração da identidade de oposição 
à ditadura e, assim, muitos artistas e intelectuais que partiram para o exílio 
buscaram salvaguardar e difundir uma memória positiva acerca do governo da 
Unidade Popular. Este foi o caso de Joan Jara, que se exilou com as filhas Manuela 
Bunster e Amanda Jara em outubro de 1973. Ao envolver-se com a ampla rede de 
solidariedade internacional durante a década do exílio em Londres, Joan tanto 
divulgou a execução de Víctor e engajou-se com a luta pelos direitos humanos, 
como preocupou-se em difundir o “florescer cultural” da UP. A mediação cultural 
do período foi marcada por diversos atos, eventos e festivais em que as canções 
de Víctor foram propagadas como veículos de memória. Este trabalho inspirou 
as ações culturais de reparação desenvolvidas no retorno ao Chile na segunda 
metade da década de 1980 e ao longo da redemocratização nos anos 1990. No exílio, 
Joan iniciou um gesto de arquivamento que culminou na criação da Fundación 
Víctor Jara (FVJ) e de seu archivo (AVJ) em Santiago no contexto da transição à 
democracia. Ainda ativas, estas instituições estão relacionadas à preservação e 
projeção da vida e obra de Jara e do patrimônio artístico e cultural do Chile. 

3 3M Ú S I C A S  Y  M E M O R I A S



3 4 ﻿

“No somos de los años de la conquista”. La 
autorrepresentación de los dirigentes mapuche en el 
Primer Congreso Indigenista Americano. Pátzcuaro, 

1940

Universidad de Santiago de Chile
fabiani.oyarzun@gmail.com

Fabián Oyarzún

En esta investigación nos centramos en analizar la ponencia llamada “El 
problema indígena en Chile” presentada por Venancio Coñuepan y César Coliman, 
dirigentes de las organizaciones mapuche Corporación Araucana y Frente Único 
Araucano respectivamente, en el Primer Congreso Indigenista Interamericano 
realizado en Pátzcuaro en el año 1940 en el cual Coñuepan y Coliman asistieron 
como delegados de la nación chilena por invitación del gobierno de Chile. 
Interpretamos que en el Congreso Indigenista los dirigentes mapuche se 
autorrepresentaron como “araucanos” miembros de una “raza” que se encontraba 
en una situación de precariedad y marginación debido al abandono estatal, 
pero que aspiraban a “civilizarse” y “modernizarse” mediante la creación de una 
subsecretaría indígena, administradas por los propios “araucanos”, encargada de 
formular políticas públicas en las áreas de la tierra, la economía y la educación. 

Consideramos que el estudio de la autorrepresentación de los dirigentes 
mapuche como “araucanos” puede ser un aporte al estudio del rol que ocupa 
el pueblo Mapuche en la imagen que se ha querido proyectar sobre Chile en el 
exterior, ya que generalmente las elites, sectores medios, militares e intelectuales 
chilenos han representado a los araucanos como vestigios de del pasado, 
la inclusión simbólica de los araucanos generalmente generó controversia 
y muchas veces rechazo por parte de los chilenos porque consideraban la 
presencia del “araucano” podría resquebrajar la imagen de Chile como un país 
blanco, moderno y sin “indios” (Dummer 2010; Dummont, 2018). Por el contrario, 
los dirigentes mapuche al autorrepresentarse como “araucanos modernos” en el 
campo indígena transnacional (Giraudo, 2011) afirmaron que podía contribuir al 
desarrollo nacional si recibían el apoyo estatal, por lo tanto, no pertenecían a un 
pasado pretérito.

Los dirigentes mapuche al autorrepresentarse como “araucanos” intentaron 
darle un nuevo significado al estereotipo de la “raza araucana” usado por las 
elites, sectores medios, militares e intelectuales chilenos usaron para representar 
al pueblo Mapuche como una “raza guerrera” que tuvo un pasado glorioso en la 
Guerra de Arauco (1545-1598) en donde se destacaron por sus victorias militares 
en contras de la hueste españolas, para los chilenos los “araucanos” fueron los 
primeros chilenos que defendieron la madre patria en contra del invasor español, 



3 5M Ú S I C A S  Y  M E M O R I A S

por el contrario, en la actualidad los “araucanos” eran un vestigio de una “raza” 
decadente que estaba peligro de extinción (Rinke, 2002; Vilchez, 2011; Crow, 2014; 
Mora y Samaniego, 2018; Subercaseaux, 2022; Sagredo, Odone y Maturana, 2023; 
Vargas, 2024). Esta dualidad de alabanza y condenada del pueblo Mapuche por 
parte de los chilenos es una expresión de un estereotipo cultural que corresponde 
a una tendencia a uniformar y simplificar una serie de símbolos como valores con 
la intención de ser hegemónicos (Pérez Monfort, 2003).

Si bien, las representaciones estereotipadas creadas por los chilenos sobre 
los mapuche tienen la pretensión de fijar la producción de sentidos estos nunca 
pueden ser fijados ni siquiera son patrimonios exclusivos de los chilenos, ya que 
los propios mapuche se apropian y resignifican los estereotipos culturales como 
el del “araucano” mediante la negociación del espacio de inbetween/en-entre o en 
el punto de sutura, es decir, el proceso de identificación de los sujetos se construye 
dentro de las representaciones y no fuera de estas, por lo tanto, la identidad es un 
posicionamiento estratégico temporal situado nunca terminado que se formula 
en las ambivalencias de las imposiciones que otros hacen sobre nosotros y las 
proyecciones que hacemos sobre nosotros mismos (Bhaba, 2000; Hall, 2003). 
Interpretamos que los dirigentes mapuche Venancio Coñuepan y César Coliman 
al autorrepresentarse como “araucanos modernos” en el Congreso Indigenista de 
Pátzcuaro realizaron la práctica de la transcodificación, es decir, tomar un nuevo 
significado existente y reapropiarlo para otorgarle nuevos significados (Chartier, 
1992; Hall, 2010). 

Proponemos que al analizar el aspecto cultural, específicamente la 
autorrepresentación de Coñuepan y Coliman como “araucanos” en Pátzcuaro 
constituye un aporte al estudio de la participación de la delegación chilena en 
el Primer Congreso Indigenista porque los investigadores se han centrado 
principalmente en los aspectos políticos, como la experiencia de los dirigentes 
mapuche en el Indigenismo Interamericano influyó en las demandas y proyectos 
políticos locales del Movimiento Mapuche Contemporáneo (Gundermann y 
Vergara, 2016; Parraguez, 2020) o también como en propuesta planteadas por 
Coñuepan y Coliman en su discurso del “Problema Indígena” fueron incluidas 
en la declaración del Acta Final del Congreso (Porma y Cabrera, 2024), sin 
desconocer los aportes de los autores mencionados, pensamos que al estudiar la 
autorrepresentación de los “araucanos” en el campo indigenista transnacional 
podemos identificar como la autorrepresentación no solo se construyó en 
espacios locales sino que también en trasnacionales y gracias a esta experiencia 
los dirigentes mapuche lograron reafirma su autorrepresentación al conocer las 
realidades de otros pueblos indígenas del continente americano. 



3 6 ﻿

Ülkantun Weichan: Canto tradicional mapuche como 
forma de resistencia, cultural, política e histórica 

durante los siglos XVIII - XXI

Colectivo de Mujeres y disidencias en la música Werayun
danielamillaleo@gmail.com

Daniela Millaleo Montano

A mediados del siglo XIX, se llevó a cabo uno de los genocidios más 
importantes de la historia Mapuche, claramente no reconocido como tal dentro 
de la historiografía chilena. Para el mapuche, la mal llamada “ocupación de la 
Araucanía” (1851-1883) fue una campaña de exterminio en contra de este pueblo en 
resistencia, con el fin de expandir el territorio nacional por propósitos económicos 
de la elite imperante en la época. 

El pueblo mapuche, que en ese entonces se conformaba socialmente en 
núcleos comunitarios y que apenas se acostumbraban a su nueva realidad desde 
la invasión del imperio español (siglo XVIII). Y que, aun así, podían convivir 
en comunicación constante y reciproca a lo largo del territorio denominado 
Wallmapu. 

Posteriormente se vio forzado a vivir de nuevo otra invasión, esta vez de 
la incipiente nación chilena donde fueron obligados a cambiar abruptamente 
su cotidianidad, política, social y cultural para acomodar su vida a los nuevos 
tiempos, de resistencia territorial de la época. Las manifestaciones culturales no 
fueron la excepción. 

El Ül o canto como manifestación cultural esencial del ser mapuche. También 
cambia a razón de estos procesos sociales y políticos. El canto tradicional que 
forma parte de la transmisión cultural de la cotidianidad toma otras temáticas 
que hasta entonces relataban las vivencias comunitarias, narraban el devenir del 
campo y experiencia espirituales ancestrales.  

Entonces la función del ül o canto mapuche, no tan solo tenía una ocupación 
ritual como se ha encargado de difundir desde la mirada colonial los estados 
nacionales. Esta vez el ül mutó a la funcionalidad de relatar aspectos diversos de 
la cultura entre ellos, narrar los acontecimientos históricos, dar énfasis al traspaso 
cultural territorial mapuche y esbozar sutilmente parte de la cosmovisión para el 
caminar hacia el futuro. 



3 7M Ú S I C A S  Y  M E M O R I A S

También la relación que tiene el canto con el ámbito espiritual de cada persona 
mapuche es fundamental ya que en el ül se relatan los sueños que se tenían en 
las noches anteriores, encuentro con seres queridos que se encuentran en otras 
dimensiones del universo mapuche (Azmapu) mostrando bajo la oralidad cantada 
parte de la cosmovisión y como bien se sabe el canto de la machi que si tiene una 
característica ritual. 

Entonces para el siglo XIX El canto comienza a formar una parte fundamental 
de la oralidad mapuche, relatando cotidianidad compleja sometida a los aspectos 
espirituales, pero sobre todo aspecto políticos de nuestra historiografía que antes 
de las invasiones el ül no contenían. 

Podemos encontrar entonces, una diversidad de registros de ül políticos que 
relatan partes fundamentales del existir mapuche como por ejemplo: existen 
cantos que relatan parte del despojo territorial del siglo XVIII y el siglo XIX , 
también cantos que enaltecen la figura de Salvador Allende al encontrarse con 
el pueblo mapuche en 1971 en Temuco en el marco de la Ley 17.729 donde entre 
otras atribuciones se les otorgaba restitución de las tierras usurpadas por los 
terratenientes desde la época de la ocupación de la Araucanía y hasta cantos que 
denuncian la muerte indiscriminada de comuneros en los tiempos de la dictadura 
militar. 

Entonces, bajo estas premisas sobre el canto o ül ¿podríamos cuestionar lo 
que se sabe del ül que alimenta los prejuicios institucionales y sociales chilenos 
sobre su condición solamente ritual y rebatir que canto mapuche es transmisor 
también de temáticas políticas de reivindicación, cultural, territorial e históricas? 

Nuestra tesis es demostrar desde nuestros hallazgos que el canto que 
permanece dentro de nuestro folklore mapuche hasta nuestros días traspasa 
todos los prejuicios de la idea colonial de lo que debería ser el canto mapuche 
tradicional y que ha sido hasta ahora una tradición de canto que también es 
político y que sigue relatando hechos históricos en contextos tan complejos como 
la urbanidad y el proceso migración campo- ciudad que sufrió el pueblo mapuche 
durante el siglo XX. 

Nuestra investigación traspasa las temporalidades de la canción haciendo 
de esta un factor importante en la pre-existencia cultural mapuche y con esto 
parte fundamental para comprender procesos de cosmovisión de este pueblo 
en resistencia que ha perdurado hasta nuestros días con cantos que heredan 
características fundamentales de los primeros cantos, permaneciendo desde 
tiempos pre-coloniales hasta nuestros días. 



﻿



3 9A C T O R E S ,  P R A C T I C A S  y   L E N G U A J E S

Ulla nullaci den-
dest min consequ 
osantis es etur aut 
que evendis quam 
vel ipit, qui dolupi-

M E S A T R E S

ACTORES, PRACTICAS Y  
LENGUAJES



4 0 ﻿

Circuitos tupynanquins: a Editora Tupynanquim e os 
caminhos da literatura de cordel (1995-2025)

Universidade Estadual do Ceará
emanoel.lucas@aluno.uece.br

Emanoel Lucas dos Santos Silva

A literatura de cordel tem sido objeto de investigação tanto no campo dos 
estudos folclóricos quanto, posteriormente, em sua institucionalização como área 
de pesquisa no Brasil. Observa-se, na primeira metade do século XX, a atuação 
de folcloristas que buscavam associar o cordel à construção de uma identidade 
nacional, assim como os desdobramentos do uso desse gênero nas academias 
após a implementação dos programas de pós-graduação no país. Os primeiros 
trabalhos que abordaram a produção dos folhetos populares sob uma nova 
vertente analítica surgiram a partir da escola sociológica paulista, especialmente 
nos cursos de sociologia, os quais influenciaram fortemente pesquisadores sob 
uma perspectiva marxista.

Diante desse contexto, os estudos sobre o cordel foram se especializando, a 
exemplo desta proposta de pesquisa, que toma como foco a atuação da editora 
Tupynanquim, fundada pelo poeta Klévisson Viana, na cidade de Fortaleza, Ceará. 
Busca-se, por meio da trajetória da editora, problematizar os circuitos comerciais 
que ela estabelece em âmbito nacional e internacional. O objetivo é explorar os 
mecanismos utilizados pela editora para a difusão, preservação e promoção da 
literatura de cordel, investigando seu impacto cultural e social no Brasil e em 
alguns países da América Latina e da Europa.

Teoría e metodologia

O principal aporte teórico para a elaboração das análises desta pesquisa parte 
do conceito de circuito de comunicação, discutido por Robert Darnton (2010), 
no qual se problematizam todos os percursos do livro e as transformações que 
ele sofre desde sua autoria até a edição, passando pelos diversos setores que 
compõem esse circuito, como vendedores, distribuidores e leitores. A partir dessa 
abordagem, torna-se possível compreender os elementos que permitiram à editora 
Tupynanquim destacar-se no cenário nacional da literatura de cordel, atuando há 
mais de duas décadas na cidade de Fortaleza e servindo como expoente do cordel 
para o Brasil, além de países da América Latina e da Europa.



4 1A C T O R E S ,  P R A C T I C A S  y   L E N G U A J E S

Ainda no campo teórico, o estudo dialoga com as contribuições de Daniel Roche 
(1995) e do próprio Robert Darnton (2010) para a conceituação da prática editorial 
e do papel dos editores, sob a perspectiva da história do livro e da leitura. Além 
disso, fundamenta-se nas reflexões de Roger Chartier (1988) a fim de compreender 
o trabalho editorial a partir de uma abordagem cultural.

As principais fontes utilizadas para a concretização desta pesquisa provêm 
do acervo pessoal do proprietário da editora Tupynanquim, o poeta e cartunista 
Klévisson Viana, composto por registros, correspondências, contratos, atas de 
reuniões e processos com diversos poetas que, em algum momento da trajetória, 
mantiveram vínculo com a editora. Também serão analisadas reportagens 
publicadas em periódicos nacionais que contribuem para a compreensão de 
uma parte essencial do circuito de comunicação da Tupynanquim: a recepção do 
trabalho por parte da imprensa e do público leitor.

Dessa forma, a metodologia adotada baseia-se na análise documental, 
orientada pelas contribuições da historiadora Ana Maria de Almeida Camargo 
(2009), que discute os métodos adequados para o tratamento de diferentes tipos 
de documentos em acervos particulares.

Conclusão

Conclui-se, portanto, que o trabalho desenvolvido pela Editora Tupynanquim 
é central para a compreensão da produção da literatura de cordel em contextos 
contemporâneos. A atuação do poeta e editor Klévisson Viana tem sido 
fundamental para a renovação dos meios de circulação do cordel, incorporando 
novas formas de comunicação e ampliando sua presença no cenário cultural. Além 
disso, a editora tem desempenhado um papel decisivo na formação e projeção de 
uma nova geração de poetas e escritores, promovendo a publicação de suas obras 
e fomentando uma rede de sociabilidade poética que garante a continuidade e a 
vitalidade do gênero. Dessa forma, a Tupynanquim não apenas preserva a tradição 
do cordel, mas também contribui ativamente para sua atualização e inserção em 
debates mais amplos sobre cultura, memória e identidade no Brasil e fora dele.



4 2 ﻿

As relações folclóricas entre Brasil e Portugal através 
dos escritos de Mariza Lira (1930 – 1940)

Universidade Regional do Cariri
erica.souzateles@urca.br

Érica de Souza Teles

A presente pesquisa tem como objetivo discutir as relações folclóricas entre 
Brasil e Portugal, a partir das investigações etnográficas da folclorista Maria 
Luiza Lira de Araújo Lira (1889 - 1973), conhecida como Mariza Lira. Suas pesquisas 
buscaram estabelecer uma conexão cultural entre os dois países, com ênfase na 
assimilação e no compartilhamento de saberes e práticas culturais por meio de 
ritmos, lendas, músicas e tradições populares. Mariza Lira compreendia o folclore 
como um campo essencial para a compreensão da formação da identidade 
brasileira. Em seus escritos, atribui à cultura portuguesa o papel de elemento 
estruturante dessa identidade, ao lado das matrizes indígena e africana. Para 
a autora, Portugal exerceu a função de “pátria-mãe”, estabelecendo laços de 
dependência cultural que perduraram no imaginário e nas práticas sociais 
brasileiras.

Teoria e metodologia

 A principal fonte utilizada nesta pesquisa é o livro Por Terras de Portugal (1948), 
no qual Mariza Lira relata suas vivências em território português, estabelecendo 
paralelos com a cultura popular brasileira. Suas experiências etnográficas 
demonstram como a autora buscava aproximar os países, evidenciando suas 
interligações folclóricas. A obra reúne textos anteriormente publicados em jornais, 
além de correspondências trocadas com intelectuais portugueses, por meio das 
quais Mariza Lira procurava fomentar o intercâmbio cultural e o interesse mútuo 
entre lusitanos e brasileiros. Esses registros etnográficos permitem traçar o perfil 
da folclorista como mediadora cultural, que buscava reconhecimento em Portugal 
para fortalecer os laços históricos e simbólicos com o Brasil. A metodologia 
adotada fundamenta-se na análise qualitativa de fontes primárias e secundárias, 
com enfoque historiográfico e cultural. Utiliza-se a análise documental da obra 
de Mariza Lira e de sua correspondência, além do levantamento bibliográfico de 
autores que discutem o conceito de folclore, identidade e mediação cultural. Essa 
abordagem permite compreender o papel da folclorista como agente ativa na 
construção de uma narrativa luso-brasileira no campo da cultura popular. 

Universidade Federal do Rio Grande do Norte
luansousa016@gmail.com

Luan de Sousa Batista



4 3A C T O R E S ,  P R A C T I C A S  y   L E N G U A J E S

O estado da arte da presente pesquisa está fundamentado em autores como 
Garcia (2020), com ênfase no folclore musical presente na América Latina; Moraes 
(2006), que discute a construção do Brasil por Mariza Lira por meio de sua 
pesquisa folclórica; Albuquerque Júnior (2013), com reflexões sobre os conceitos 
de folclore e cultura popular; e Gomes e Hansen (2016), que apresentam o conceito 
de intelectual mediador, compreendido como aquele que desempenha um papel 
de articulação, diálogo e conexão entre culturas diferentes ou similares. Tais 
estudos contribuem para o entendimento das relações culturais e da construção 
da identidade nacional brasileira no contexto do século XX. 

Conclusão

Conclui-se que o trabalho de Mariza Lira no campo do folclore foi marcado pela 
tentativa de reforçar os vínculos históricos entre Brasil e Portugal, valorizando 
a herança cultural portuguesa como parte essencial da formação identitária 
brasileira. No entanto, é necessário problematizar essas relações, considerando 
que o folclore luso-brasileiro também refletiu imposições culturais e assimetrias 
de poder. A atuação da folclorista revela, assim, tanto o desejo de aproximação 
entre as duas nações quanto as tensões inerentes à construção de uma identidade 
cultural mestiça e plural.



4 4 ﻿

“Colmenares del Atlántico”: tradición y evolución 
histórica de la apicultura en General Pueyrredón.            

Memorias, actores y saberes en el surgimiento de una 
tradición apícola local (1930-1970)

Este trabajo se propone reconstruir los orígenes y desarrollos iniciales de 
la apicultura en el partido de General Pueyrredón, con especial atención a los 
apicultores que dieron inicio a esta práctica en la región. Se toma como punto de 
partida el caso de la familia Fidanza para adentrarse en un análisis más amplio y 
profundo del proceso. A partir del relevamiento de fuentes documentales —como 
expedientes, digestos municipales y almanaques del Ministerio de Agricultura—, 
entrevistas orales y registros dispersos en medios y archivos digitales, se busca 
delinear un mapa de actores, prácticas y contextos que configuraron una actividad 
que hoy forma parte del acervo cultural y productivo del territorio.

Esta investigación surge como un desprendimiento de mi tesis de licenciatura 
y pone el foco en los saberes empíricos, las estrategias de difusión del conocimiento, 
la circulación de tecnologías (como el uso de colmenas tipo Langstroth) y los 
vínculos sociales que se tejieron en torno a la producción apícola en las primeras 
décadas del siglo XX. Asimismo, se analizan las tensiones entre tradición y 
modernización, visibles en los modos de organización del trabajo, en las formas de 
comercialización de los productos melíferos y en la relación con las instituciones 
estatales y agrarias.

En esta reconstrucción se destacan casos concretos de productores cuyas 
trayectorias han quedado parcialmente olvidadas, pero que desempeñaron un rol 
clave en el establecimiento de la apicultura como práctica económica y cultural 
en la región. La figura de Giuseppe Fidanza aparece, entonces, no como un punto 
de partida, sino como parte de un entramado más amplio y anterior de relaciones, 
aún escasamente explorado. Este estudio busca aportar a una mirada histórica y 
cultural de la apicultura en la región del sureste de la provincia de Buenos Aires, 
pero también en el partido de General Pueyrredón, entendida no solo como una 
actividad económica, sino también como una práctica íntimamente ligada a la 
identidad rural local, la memoria colectiva y las transformaciones del paisaje.

Universidad Nacional de Mar del Plata 
defeudisfacundo@mdp.edu.ar

Facundo Felipe De Feudis Taboada 



4 5A C T O R E S ,  P R A C T I C A S  y   L E N G U A J E S

Cada hermandad de danzantes en torno a la figura de la Virgen en el norte de 
Chile tiene su propio relato de origen; que la genealogía de los caporales proviene 
del baile afroboliviano tundiqui (que luego refinarían los hermanos Estrada 
Pacheco); que los chunchos, comparten su nombre con la voz quechua ch’unchu 
apuntando así a su raíz indígena, y que las cofradías de pieles rojas tuvieron su 
fundador celebre: Aniceto Palza, entre muchos más relatos. Y para el caso que 
aquí compete, se supone que los llamados bailes gitanos son análogos, simulan, 
a los grupos familiares gitanos que concurrían a la celebración de “la Tirana u 
oficinas salitreras” (Daponte, Díaz & Cortés, 2022, p. 107). 

Sin embargo, las huellas orales que sostienen esta información no dan cuenta 
ni de rostros ni de apellidos ni de un arraigo en particular, puesto que solo 
apuntan por tradición a la imagen ensombrecida de un gitano hipotético o familia 
gitana hipotética, dejándonos así una suerte de mito-relato. Ante las dificultades 
que presenta entonces la reconstrucción del contexto de producción de estos 
bailes gitanos a partir del empleo de registros orales, esta ponencia plantea una 
metodología auxiliar de historia comparativa entre las cofradías de bailes gitanos 
de la España andaluza (de Sevilla, Segovia, Jaén y Córdoba, activas con seguridad 
desde el siglo XVII) y las cofradías de bailes gitanos presentes en el norte chileno 
desde la década de 1930 (en torno a las festividades de la Tirana, la Virgen de la 
Candelaria y San Lorenzo). 

En pocas palabras, la propuesta no apunta a responder “¿Qué incidencias 
tuvieron las cofradías en la confección de los bailes gitanos?”, sino a: ¿Qué 
incidencias tuvo la etnia gitana en la confección de los bailes gitanos? Antes 
si, comenzando con una interrogante crucial: ¿La etnia gitana incidió en la 
confección de los bailes gitanos del norte chileno?

Se sostiene, que hay una serie de especificidades coreográficas, simbólicas 
y sociológicas que comparten estas cofradías, cada una desde sus respectivos 
escenarios históricos, las cuales, como coordenadas, reafirman la opinión 
general en suelo chileno de que estos bailes gitanos nortinos tuvieron una 
cuna propiamente “gitana”, permitiendo así también superar el estancamiento 
explicativo del mito-relato ya aludido. 

¿Los gitanos fundaron las cofradías de bailes gitanos? 
Paralelismos entre las devociones marianas populares de 

danzantes gitanos de la España andaluza y chilena nortina.

Universidad de Santiago de Chile
pablo.jimenez.ar@usach.cl 

Pablo Jiménez Araya



4 6 ﻿

Esta hipótesis, además contribuye a sumar el elemento de “lo gitano” al 
ambiente religioso poli-étnico propio de las festividades marianas en el norte de 
Chile, dando luces de una “participación originaria real” y no solo relegada a las 
representaciones e imaginarios (como ha sido con el caso de los pieles rojas, que, 
en parte, surgieron de la creatividad de Aniceto Plaza).

La ponencia se divide en tres partes: a) una breve exposición sobre las 
relaciones históricas entre la espiritualidad gitana y el culto mariano popular, b) 
un análisis comparado de los elementos coreográficos, simbólicos y sociológicos 
(históricos y presentes), entre las cofradías españolas y chilenas involucradas, y 
c) una serie de reflexiones (y conjeturas) acerca de la participación de “gitanos de 
carne y hueso” en las festividades marianas en el norte chileno. 

Por su parte, la ponencia utiliza material bibliográfico, como primer estado 
del arte, en reemplazo de los registros orales habituados en los múltiples estudios 
sobre los orígenes de las cofradías del folclore chileno nortino, por buscar encauzar 
esta investigación de carácter exploratorio en la metodología comparativa auxiliar 
antes aludida. 



4 7I N V E N C I Ó N  D E  L A  T R A D I C I Ó N

Ulla nullaci den-
dest min consequ 
osantis es etur aut 
que evendis quam 
vel ipit, qui dolupi-

M E S A C U A T R O

INVENCIÓN DE LA 
TRADICIÓN



4 8 ﻿

La estrella federal, una tradición argentina

Universidad de Buenos Aires
leandro_pankonin@yahoo.com.ar

Leandro N. Pankonin 

El presente trabajo busca pensar la historia de los usos de la estrella federal 
como proceso de construcción de una tradición que apela a lo nacional. Para 
ello proponemos conceptualizar el problema de la tradición haciendo pie sobre 
dos enfoques complementarios: por un lado, las producciones que han puesto 
el eje en la cuestión de la experiencia; y por el otro, aquellas concentradas en 
la construcción de narrativas. Ambas necesariamente se retroalimentan: las 
experiencias recontextualizan las narrativas, y las narrativas cargan de sentido 
y reactualizan las experiencias. En sendos casos, además, estas perspectivas 
confluyen en abordar la tradición como un proceso activo y creativo, frente a 
concepciones estáticas.

En ese sentido la imagen de la estrella federal, lejos de tener un significado 
inherente, fue cargándose de sentidos –incluso contradictorios– a lo largo de 
la propia historia de sus usos. Han sido los contextos relativos donde circuló 
–y las maneras en que fue siendo apropiada por ciertos sujetos colectivos– en 
contrapunto con los modos en que se incorporó a una trama de sentido mayor, 
lo que la fue convirtiendo en una manera peculiar de apelar a lo nacional desde 
fines de la década del cincuenta del siglo XX. En la vocación por desenvolver 
una genealogía que nos permita reflexionar acerca de la trayectoria que hizo 
de dicha imagen una tradición, buscaremos ponderar las interconexiones entre 
distintos ámbitos de producción de sentido de la sociedad argentina, y sus formas 
de recepción y apropiación, pero sobre todo la inventiva que la convirtió en una 
manera a través de la cual imaginar la nación.

Para ello nos encargaremos de analizar tres dimensiones de interacción 
solo diseccionables en el análisis. Por un lado, nos encargaremos de reponer 
las apelaciones dispersas a la planta de la estrella federal en el marco de ciertas 
producciones de las industrias culturales de la primera mitad del siglo XX. 
Repasaremos una serie de usos en el marco del teatro, la literatura, la música 
popular y –posteriormente– el radioteatro, a manos de una formación con eje en 
la figura de Héctor Pedro Blomberg (pero que supo contener también a Enrique 
Maciel, Max Viale Paz o –en otro orden– a Alberto Vacarezza) que entre los años 
veinte y cuarenta desarrolló una amplia y diversa obra dedicada a imaginar 
la cultura popular durante la época en que Juan Manuel de Rosas gobernó la 
Provincia de Buenos Aires. Serán contemplados allí también otros usos de los 
mismos géneros pero de distintas procedencias.



4 9I N V E N C I Ó N  D E  L A  T R A D I C I Ó N

Por otro lado analizaremos las experiencias organizativas pro-repatriadoras 
de los restos de Juan Manuel de Rosas a lo largo del siglo XX, en la media en que 
cada una de ellas (la Junta Americana de Homenaje y Repatriación de los Restos 
del Brigadier General Don Juan Manuel de Rosas de 1934, la Comisión Popular 
Argentina Para la Repatriación de los Restos del Brigadier General Don Juan 
Manuel de Rosas de 1949-1951, la Organización Popular por la Repatriación de los 
Restos de Rosas de 1954 y la Comisión Nacional Pro-Repatriación de los Restos del 
Brigadier General Don Juan Manuel de Rosas de 1969-1974) supo expresar en cada 
momento una amalgama de trayectorias que entremezcló al ámbito intelectual, 
con figuras que construyeron su referencia en el campo de la política, así como 
artistas (alguno de los cuales, como fue el caso de Vacarezza, que incluso habían 
aportado obras en el proceso vinculado a las industrias culturales), deportistas, 
dirigentes gremiales, entre otros.

Por último, reconstruiremos las complejas maneras en que interactuaron 
dos movimientos históricos centrales de la historia argentina de siglo XX, 
caracterizados ambos por una enorme diversidad interna y transformaciones a 
lo largo del tiempo: el nacionalismo y – a partir de la segunda mitad de la década 
del 40– el peronismo.



5 0 ﻿

El desfile de las Mil Polleras en Panamá

Universidad de Panamá
caballerocarlos16@outlook.com

Carlos Caballero

Una de las actividades que en los últimos años ha cobrado importancia en 
Panamá ha sido el desfile de las Mil Polleras, que en un principio era celebrado en 
la Ciudad de Panamá, luego fue trasladado a la Ciudad de Las Tablas, provincia 
de Los Santos en la región de Azuero, sector que tiene un gran interés sobre la 
conservación de nuestro patrimonio tanto material como inmaterial a través de 
estos tipos de celebraciones que honra el traje típico de la mujer panameña en 
ese sentido estamos haciendo referencia a la pollera y sus diversos estilos, cuyas 
confecciones requieren de un gran esfuerzo.

El desfile de las Mil Polleras es de gran importancia no sólo para una región 
especifica del país, sino que con el tiempo se ha podido agregar la vestimenta 
típica de otras etnias como es el caso de la pollera conga, que representa a la 
etnia negra de nuestro país; en un principio los organizadores del desfile de las 
Mil Polleras, solamente aceptaba los tipos de polleras tradicionales obviando la 
pollera conga, sin embargo, si hay algo característico del folklore es su carácter 
diverso y multiétnico y más en un país como Panamá, que se ha caracterizado por 
ser un crisol de razas como era llamado antes y ahora gracias a los aportes de la 
etnografía se utiliza el concepto de etnia en vez de raza.

Nuestra herencia latina es una mistura de los diferentes grupos que 
convergen en América Latina como el elemento blanco llegado durante el proceso 
de descubrimiento, conquista y colonización, luego es introducido la etnia negra 
en reemplazo de la mano de obra del indígena, y los diversos grupos originarios 
del continente americano, esto trajo como consecuencia una gama de etnias que 
hoy por hoy forman parte de nuestra identidad y por ende de nuestro folclore, no 
cabe duda que las raíces de nuestras tradiciones y costumbres están entrelazadas 
en una región de gran diversidad cultural.

El desfile de las Mil Polleras en los últimos años ha adquirido una gran 
importancia porque el mismo no sólo representa una ventana de promoción 
turística tanto a nivel nacional como internacional y que sirve como un estímulo a 
la economía de varios sectores sobre todo para aquellos artesanos que aprovechan 
estos espacios para promocionar sus productos al mismo tiempo es importante 
mencionar la gastronomía de la región que también forma parte de nuestro 
folclore, esta actividad ha servido para fortalecer nuestros lazos culturales ya que 
el desfile sirve de plataforma para dar a conocer los diferentes tipos de polleras 
que existen en nuestro país y por regiones o sectores.



5 1I N V E N C I Ó N  D E  L A  T R A D I C I Ó N

Evidentemente, que el folclore no sólo sirve para dar a conocer ese antepasado 
que se ha transmitido de generación en generación, el mismo también es un espacio 
para resaltar las emociones, el sentimiento de las personas, de un pueblo, de una 
región por medio de las expresiones artísticas, la historia de las mentalidades, 
evocar o mantener una forma de ver la vida, son muchos los elementos que 
involucra el folclore, pero lo importante es conservar esos detalles dentro de 
nuestra cotidianidad para no perder esa herencia frente a una sociedad cada vez 
más globalizada y tecnológica.

Es importante resaltar dentro del folclore, la confección de la pollera, esto 
varía según los detalles, tipo de diseño y región, pero lo más importante que 
la creación de la misma también es parte de la cotidianidad de las personas 
sobre todo en los tiempos de la época colonial, para las mujeres era parte de su 
indumentaria, la confección de una pollera representó una manera de ganarse la 
vida y con estos ingresos aportar en el hogar, no obstante, con el tiempo la pollera 
se ha consolidado como parte de la identidad de nación.

Otro aspecto que se resalta dentro del desfile de las Mil Polleras es la 
conservación de la hispanidad, cuando se crea la República de Panamá en 
noviembre de 1903, uno de los primeros retos era la construcción de nuestra 
identidad colectiva, los primeros padres de la patria recurrieron al rescate de 
nuestra herencia hispana, en ese sentido se tomó la pollera como el traje típico 
femenino de Panamá y el montuno como el traje típico masculino, vestimentas 
características de la época colonial, también la moneda oficial de Panamá recibió 
el nombre de Balboa, en homenaje a la proeza del adelantado Vasco Núñez de 
Balboa, cuando avistó el Mar del Sur en 1513.

El evento del Desfile de las Mil Polleras cada vez aglutina más visitantes 
porque el mismo representa una de las actividades más coloridas y pintoresca del 
país, ha logrado cautivar a propios y extraños lo que evidencia el gran interés que 
despierta por conocer y ahondar en una prenda de vestir que es una presentación 
de identidad y tradición y que llena de mucho orgullo a las miles de mujeres 
engalanadas con el vestido de la pollera y que llena de orgullo a toda una nación.



5 2 ﻿

Tradiciones inventadas, uniones forzadas. El caso de la 
salteña y la Coca Cola en Bolivia

Universidad de Salamanca
vane.calvimontes@gmail.com

Vanessa Calvimontes Díaz

La ponencia propone una reflexión y análisis sobre cómo la empresa 
transnacional Coca Cola ha construido, mediante estrategias de marketing, una 
asociación simbólica entre su producto y la salteña, una empanada emblemática 
de la gastronomía callejera boliviana.

Esta combinación, presentada como si fuera una tradición nacional, responde 
más a intereses comerciales que a una continuidad cultural lo que la convierte 
en una “tradición inventada”. Desde una perspectiva comunicacional, cultural y 
crítica, el estudio se sustenta en una metodología mixta compuesta por tres ejes 
principales: una encuesta digital aplicada a 507 personas en las ciudades de La Paz, 
Cochabamba y Santa Cruz; el análisis comunicacional de la campaña audiovisual 
La Salteña del Chef, producida por Coca Cola y el canal nacional Unitel; y 
entrevistas a especialistas en gastronomía y patrimonio alimentario. La encuesta 
permitió observar cómo ha influido generacionalmente, la estrategia de Coca 
Cola en la construcción de la percepción de esta asociación como “tradicional”. 
A nivel global, el 55% de los encuestados considera que la combinación salteña – 
Coca Cola constituye una tradición gastronómica, percepción más fuerte en los 
grupos de 26 a 35 y de 46 a 55 años. No obstante, al ser consultados sobre si esta 
combinación era realmente “ideal”, el 61% respondió que no, revelando una brecha 
entre la aceptación simbólica y la preferencia real.

Estas percepciones fueron contrastadas con entrevistas a expertos. La 
antropóloga Yolanda Borrega (2024) sostiene que el consumo masivo no convierte 
a un producto en patrimonio, y que la Coca Cola, al carecer de ingredientes, 
contexto y elaboración locales, no puede ser considerada parte de la identidad 
boliviana. “Por mucho que la asociación esté en la mente de todos, permanece la 
idea de que la Coca Cola no es Bolivia”, afirma.

El texto cuestiona también al concepto de maridaje, ajeno a la lógica alimentaria 
boliviana. Alison Spedding (1993) explica que en la cocina andina no se emparejan 
alimentos con bebidas, sino que se equilibran lo seco y lo húmedo dentro de una 
misma comida (sopa y segundo). En ese sentido, la Coca Cola no responde a una 
necesidad tradicional ni simbólica dentro del consumo alimentario de la salteña. 
Pues precisamente lo que hace única a la salteña es su caldosidad, su relleno con 
papa y ají (productos nativos) y una masa dulce repulgada hacia arriba para que 
no se rompa.



5 3I N V E N C I Ó N  D E  L A  T R A D I C I Ó N

Técnicamente compleja y culturalmente significativa, la salteña representa 
una construcción híbrida pero profundamente boliviana. Forma parte de la 
comida callejera, estructurada por horarios y dinámicas urbanas, donde ocupa un 
lugar privilegiado, tanto en carritos callejeros como en restaurantes. Es, además, 
un alimento presente en toda Bolivia y en países con fuerte migración boliviana 
como Argentina, Brasil o España.

Beatriz Rossells (1995, 2018) señala que los primeros recetarios donde aparece 
la salteña datan de los siglos XVIII y XIX en Potosí. Por su parte, la asociación 
Coca Cola – salteña empieza a consolidarse desde los años 90, en celebraciones 
como el Día del Padre, donde comenzó a instalarse como un “combo festivo”. 
Campañas como #DíaDeLaSalteña, el ícono de la “tapiteña”, “La Saltela del Chef” 
y la incorporación de botellas de 120 ml, conocidas como “minis” reforzaron esta 
percepción, especialmente entre generaciones más jóvenes.

A través del concepto de folkmarketing (Lucena, 2007), señala que es posible 
observar cómo las corporaciones se apropian de símbolos culturales para 
generar identificación emocional. En este caso, Coca Cola desplaza otras bebidas 
tradicionales como los jugos hervidos, el café o los refrescos naturales para unirse 
como única e ideal opción en un afán netamente comercial. Este fenómeno se 
enmarca en lo que Byung-Chul Han (2018) llama hiperculturalidad, donde lo 
global no borra lo local, sino que lo transforma en mercancía.

En conclusión, el texto sostiene que la relación entre Coca Cola y la salteña 
no se basa en una continuidad histórica ni en prácticas comunitarias genuinas, 
sino que resulta de un proceso de hibridación forzada y resignificación cultural 
impulsado por dinámicas de mercado. El caso boliviano ejemplifica cómo lo global 
puede apropiarse de lo local, moldeando hábitos, significados y símbolos a través 
de estrategias comerciales que transforman lo cotidiano en consumo cultural 
dirigido. La asociación entre estos dos productos demuestra cómo las tradiciones 
culinarias pueden resignificarse y adaptarse a intereses comerciales, dando lugar 
a nuevas expresiones identitarias híbridas. Así, esta investigación evidencia que 
los procesos de globalización, aunque homogenizan ciertas prácticas culturales, 
también generan nuevas formas de hibridación y resistencia cultural.



﻿



5 5R E G I O N A L I S M O  Y  E S T E R E O T I P O S  C UL  T U R A L E S

Ulla nullaci den-
dest min consequ 
osantis es etur aut 
que evendis quam 
vel ipit, qui dolupi-

M E S A C I N C O

REGIONALISMO 
Y ESTEREOTIPOS 

CULTURALES



5 6 ﻿

A República das Letras nas crônicas de José Lins do Rego: 
um cronista sorridente no Rio de Janeiro (1935-1957)

Universidade Federal do Rio Grande do Norte
tramoslira@gmail.com 

Maria Thaize dos Ramos Lira 

Este resumo faz um recorte do meu projeto de pesquisa do doutorado e se 
propõe a analisar as crônicas jornalísticas de José Lins do Rego produzidas entre 
os anos de 1935 e 1957, período em que o autor se estabeleceu no Rio de Janeiro. O 
foco recai sobre como essas crônicas evidenciam uma transição em sua produção 
intelectual: do regionalismo marcado pela memória da vida nos engenhos 
nordestinos para uma abordagem mais nacionalista e urbana, vinculada ao 
cotidiano da então capital do país.

José Lins do Rego é amplamente conhecido por seus romances do “ciclo da 
cana-de-açúcar”, como Menino de Engenho e Fogo Morto, nos quais descreve 
com lirismo e crítica a decadência da sociedade patriarcal nordestina. Contudo, 
seu papel como cronista — atuando nos principais jornais e revistas do país — 
permanece menos explorado pela crítica literária e historiográfica. O projeto 
busca dar centralidade a essa faceta menos debatida, destacando a relevância 
das crônicas como formas legítimas de produção intelectual e de representação 
social.

As crônicas de José Lins, ao captarem o cotidiano da cidade, funcionam como 
uma ponte entre a memória e a história, revelando aspectos das transformações 
políticas, culturais e urbanas em curso no Brasil da primeira metade do século XX. 
O autor registrava com sensibilidade episódios da vida comum, seus encontros 
com outros intelectuais, comentários sobre literatura, futebol, cinema, política e, 
sobretudo, o ambiente urbano carioca. Com uma linguagem simples e espontânea, 
Zé Lins se comunicava com o público leitor de forma direta, sem os artifícios 
literários mais densos que marcavam sua prosa romanesca.

A análise parte de uma abordagem da História Cultural, amparada nos 
conceitos de representação, práticas e apropriação, conforme discutidos por 
Roger Chartier. Entende-se que as crônicas são espaços privilegiados onde o autor 
revela como percebe o mundo, construindo representações que não são neutras, 
mas elaboradas a partir de sua posição social e intelectual. O autor não apenas 
descreve a sociedade, mas a interpreta e a intervém simbolicamente por meio de 
sua escrita.



5 7R E G I O N A L I S M O  Y  E S T E R E O T I P O S  C UL  T U R A L E S

A trajetória intelectual de José Lins demonstra que seu envolvimento com 
o jornalismo antecede sua produção romanesca. Nos anos 1920, já colaborava 
com jornais regionais em Recife, Maceió e João Pessoa. Com sua mudança para 
o Rio de Janeiro em 1935, intensifica-se sua atuação na imprensa nacional, com 
contribuições frequentes para O Globo, Jornal dos Sports, O Jornal, a revista O 
Cruzeiro e crônicas radiofônicas. No Rio, ele se insere em círculos intelectuais 
importantes e publica com regularidade, consolidando sua figura pública como 
intelectual nacional.

A escolha pela crônica como objeto de análise é sustentada por seu caráter 
híbrido entre o jornalismo e a literatura. Como apontam estudiosos como 
Arrigucci Jr. e Jorge de Sá, a crônica é uma forma literária do tempo, marcada 
pela efemeridade e pela espontaneidade, mas com forte potencial de fixação 
de memória e crítica social. É, portanto, uma fonte valiosa para o historiador 
interessado em captar sensibilidades, representações e práticas culturais.

A metodologia prevê a leitura atenta das crônicas produzidas entre 1935 e 1957, 
recuperadas em arquivos digitais e físicos, especialmente no acervo da Biblioteca 
Nacional e no portal do jornal O Globo. Serão observados temas recorrentes, 
estratégias narrativas, referências culturais e políticas, bem como as formas 
de representação do espaço urbano e das identidades regionais e nacionais. A 
análise comparativa entre crônicas e romances também será realizada, a fim de 
identificar possíveis diálogos, continuidades e rupturas estilísticas e temáticas.

O referencial teórico também se apoia em autores como Durval Muniz de 
Albuquerque Júnior, que problematiza a construção discursiva do Nordeste 
como região simbólica; José D’Assunção Barros, ao tratar das relações entre 
tempo, espaço e narrativa histórica; e Sandra Pesavento, no que se refere ao uso 
da literatura como fonte histórica. O trabalho ainda dialoga com a fortuna crítica 
de autores como Castello, Chaguri, Holanda, Oliveira e Matos, que trataram do 
regionalismo, do modernismo e da imprensa no Brasil.

Em síntese, este projeto pretende lançar luz sobre uma faceta pouco explorada 
de José Lins do Rego: a do cronista inserido nos debates culturais e sociais do 
Brasil urbano e moderno.

Ao valorizar a crônica como gênero relevante, busca-se compreender como 
o autor articulou memória, identidade e crítica social, expandindo sua atuação 
intelectual para além da narrativa ficcional regionalista. José Lins do Rego, 
portanto, não deve ser visto apenas como o romancista da decadência do 
engenho, mas também como um cronista atento, um intelectual moderno e ativo 
nas transformações de seu tempo.



5 8 ﻿

Las tradiciones como trincheras. El caso de la frontera 
norte de Baja California (1937-1957)

Universidad Nacional de Tres de Febrero / Consejo Nacional de Investigaciones 
Científicas y Técnicas

mecasas@untref.edu.ar

Matías Emiliano Casas

La historia de Tijuana estuvo atravesada por su carácter fronterizo. El vínculo 
estrecho con Estados Unidos, en particular con la ciudad de San Diego, ritmó el 
crecimiento del lugar. La frontera norte de Baja California se convirtió en un 
espacio dinámico, de permanente flujo de turistas, mercancías e inversiones. 
Desde finales del siglo XIX, la ciudad mexicana convocaba a miles de personas 
que llegaban atraídas por los juegos de azar, las carreras de caballos, el alcohol 
y la prostitución. Muchas de esas actividades se incrementaron al calor de las 
prohibiciones que sufrían en el país vecino, como la ley Volstead promulgada en 
1919.

El mercado del entretenimiento provocó un aumento de la población, 
producto de migraciones internas y del regreso de mexicanos que residían al 
otro lado de la frontera. En general, se trataba de hombres vinculados al sector 
de servicios. En paralelo, paulatinamente se fueron gestando dos inquietudes 
políticas que marcaron las primeras décadas del siglo XX en la región: por un lado 
los intentos del Gobierno Federal por integrar a los territorios. Vale destacar que 
Tijuana se encontraba desconectada del sistema de transportes que comunicaba 
al país. El trazado del ferrocarril se había realizado sin contemplar a esa región, 
característica que fortalecía su vínculo y dependencia con Estados Unidos. 
Por otro lado, comenzaban a organizarse grupos locales que demandaban una 
autonomía mayor en la gestión y administración de Baja California. Con el 
nombre de “comités pro estado”, en diferentes momentos se conformaron para 
agitar el clima político y social con el propósito de alcanzar ese estatus. Hasta 1952, 
cuando el territorio fue reconocido como el Estado 29 de la nación, Baja California 
continuó dependiendo directamente del Gobierno Federal.

En esta presentación no se pretende realizar un estudio de la trayectoria 
histórica, política o social de Tijuana. En cambio, nos interesa comprender que, 
a partir de las características señaladas, la ciudad quedó asociada a un conjunto 
de imágenes, mayormente peyorativas, que tuvieron un fuerte arraigo tanto 
en México como en Estados Unidos. A causa de la desconexión con el resto del 
país, de las intensas relaciones con sus vecinos del norte, y de las prácticas que 
proliferaban al compás del turismo, Tijuana devino en sinónimo de una ciudad sin 
ley, permeable al idioma, los gustos y las costumbres estadounidenses, y alejada 
de las auténticas tradiciones mexicanas. Esas imágenes circularon a través de 
distintos registros: literatura, dramaturgia, cine, corridos, etc.



5 9R E G I O N A L I S M O  Y  E S T E R E O T I P O S  C UL  T U R A L E S

Con ese marco de fondo, aquí estudiamos la imposición de una tradición, 
ajena a Tijuana, como trinchera, como muralla de contención cultural y 
marca registrada de “mexicanidad”. Nos referimos a la charrería, competencia 
ecuestre y espectáculo folklórico, que transitaba un camino ascendente rumbo 
a posicionarse como un símbolo de las tradiciones mexicanas. Gracias a los 
variados reconocimientos de los gobiernos posrevolucionarios y a las intensas 
relaciones que gestaron los miembros de las agrupaciones charras con diferentes 
instituciones y corporaciones, entre otros factores como la música y las películas, 
el charro se instituyó como una referencia ineludible del país. A partir de los 
documentos internos de esas asociaciones, de la prensa y de los comunicados de 
las autoridades de Baja California, indagamos cómo se insertó la charrería en la 
frontera norte de México y cuáles fueron sus alcances. 



6 0 ﻿

A Pampa Mítica Indomada: a saga romanesca de Artur 
Arão como testemunho do trauma do gaúcho em 

construção no início do século XX

Universidade Federal do Rio Grande do Sul 
zelinscki@outlook.com

Luíza Zelinscki Lemos Pereira

O processo de cercamento dos campos no Rio Grande do Sul, ocorrido no final 
do século XIX e início do XX, mudou drasticamente as formas de trabalho do 
habitante do Estado, que até então não tinha relações de mão de obra estáveis. 
Este sujeito, que andarilhava por entre as áreas de pampa, vem a ser denominado 
de gaúcho, tendo sua origem atribuída ao século XVIII na região platina. César 
Augusto Guazzelli (2002) afirma que este tipo social foi identificado de forma 
pejorativa em grande parte do século XIX, sendo sinônimo de termos como 
matreiro, gaudério, vagabundo, sempre associado a algum tipo de delito. Antes de 
se tornar sinônimo de peão de estância, o gaúcho era identificado como homem 
de costumes inadequados que circulava entre as áreas de fronteira praticando 
contrabando. Por ser reconhecido enquanto criminoso, este tipo social se torna 
indesejável na cena sul riograndense e, por isso, passa a ser marginalizado, até 
ser identificado como não mais existente pela narrativa e pela literatura regional. 
Paralelamente ao fenômeno de desaparecimento deste gaúcho, que pode ser lido 
enquanto figura rebelde, emergia na paisagem social em fins do século XIX um 
gaúcho reinventado e romantizado. 

O sujeito popular é capturado/apropriado pela cultura letrada e transformado 
em símbolo local, passando a carregar outros atributos míticos e idealizados, 
como valentia, honra e anseio por liberdade. Já na década de 1920, intelectuais 
da região passaram a buscar uma filiação luso-brasileira para o tipo gaúcho, o 
que será intensificado a partir da década de 1930 pelas políticas nacionalistas 
de Getúlio Vargas. Nesse sentido, passa a existir uma busca por distanciamento 
da figura platina, o gaúcho brasileiro passaria a dispensar as contribuições 
argentina e uruguaia na sua formação, reverberando fortemente na produção 
literária do Estado. Nesse sentido, a presença de sujeitos indômitos no Rio Grande 
do Sul no início do século XX é uma existência à contrapelo. A partir destes 
referenciais pretende-se ler a personagem literária bandoleira, contrabandista e 
assassina, Artur Arão, que andarilhava entre a Região das Missões e a área de 
fronteira sul riograndense, enquanto um sujeito gaúcho marginalizado, produto 
das transformações sociais em curso. Dessa forma, serão usados como fonte os 
quatro livros da autoria de Ludovico Meneghello, intitulados: Eu sou Artur Arão 
(1976), Artur Arão, o vingador (1978), Artur Arão na Guerra do Chaco (1979) e A volta 
de Artur Arão (1980), inseridos narrativamente no Rio Grande do Sul do século 
XX, que são importantes registros da sobrevivência do gaúcho rebelde, tido como 
bandido, criminoso, nômade.



6 1R E G I O N A L I S M O  Y  E S T E R E O T I P O S  C UL  T U R A L E S

Evidenciado por meio da personagem principal da narrativa, Arão, é possível 
inferir que a construção do gaúcho idealizado em detrimento da marginalização 
do dito gaúcho rebelde é processo traumático para a cena cultural gaúcha. A 
Teoria Coletiva do Trauma, conceito psicanalítico freudiano, é trazida à tona 
como instrumento de compreensão simbólica da marginalização/apagamento da 
personagem gaúcha vista de forma pejorativa. Este tipo social que não representa 
os valores socioculturais de (auto)imagem do Rio Grande do Sul atual é visto 
como um corpo indesejado condenado à invisibilização. Artur Arão é varrido 
para as margens sempre que é perseguido por autoridades locais; tendo praticado 
diversos crimes como assassinatos, contrabandos e deserção, foi procurado com 
afinco, somente, na qualidade de desertor. Neste sentido, o objetivo deste trabalho 
é analisar a figura do gaúcho rebelde enquanto figura criminosa e marginalizada 
à luz da Teoria do Trauma.



6 2 ﻿

De folclorista a escritor: Simões Lopes Neto e a 
gauchesca brasileira no campo literário

Universidade Federal do Rio Grande do Sul
jocelito.zalla@ufrgs.br  

Jocelito Zalla 

Este trabalho analisa o processo de consagração póstuma de João Simões Lopes 
Neto (1865–1916) como autor central da literatura regionalista brasileira, a partir 
de sua produção de contos em estilo gauchesco, apropriados pela sensibilidade 
literária modernista desenvolvida no país a partir da década de 1920. A pesquisa 
enfatiza a atuação da Editora Globo de Porto Alegre entre as décadas de 1930 e 
1960 na consolidação da imagem de Simões como “escritor moderno e estilista 
refinado”, distanciado de sua recepção imediata predominantemente folclorista, 
que lia sua obra como documento da cultura gaúcha oral.

A virada interpretativa que reposicionou Simões no cânone literário nacional 
resultou de uma ação coordenada entre crítica modernista, mercado editorial 
e redes culturais regionais. A publicação, em 1949, da edição crítica de Contos 
Gauchescos e Lendas do Sul pela Editora Globo, com organização de Aurélio 
Buarque de Holanda e prefácio de Augusto Meyer, foi decisiva nesse processo. Tal 
edição foi acompanhada de glossário, notas e estudos críticos, que forneceram um 
novo regime de leitura — baseado em critérios estéticos e filológicos — e apagaram 
o subtítulo original “folklore regional”, sinalizando a transição simbólica do autor 
do campo do folclore para o da literatura.

Essa reconfiguração foi também favorecida por transformações mais amplas 
no campo intelectual brasileiro. A partir da década de 1940, o campo do folclore 
passou por um processo de institucionalização, com a criação da Comissão 
Nacional de Folclore e sua vinculação ao Ministério da Educação. Nessa nova 
configuração, o folclore passou a ser tratado como campo técnico e científico, 
excluindo práticas híbridas como a de Simões. Paradoxalmente, ao ser deslocado 
do folclore, o autor pôde ser apropriado pelo campo literário modernista, que 
valorizava a oralidade estilizada, o desvio linguístico e a invenção formal.

A estética gauchesca adotada por Simões, inspirada diretamente na literatura 
platina do século XIX, foi central nesse processo. Se, por um lado, esse gênero 
oferecia um registro alternativo ao da alta literatura gaúcha da Primeira República 
— da qual Simões foi amplamente excluído —, por outro, permitia a construção 
de uma narrativa regional com pretensões literárias modernas. A filiação ao 
gauchesco platino, a criação da figura do narrador Blau Nunes e a linguagem 
marcada pela oralidade foram revalorizadas, nas décadas seguintes, como 
recursos sofisticados de construção de uma voz narrativa autêntica e inventiva.



6 3R E G I O N A L I S M O  Y  E S T E R E O T I P O S  C UL  T U R A L E S

Contudo, essa reinterpretação estética não impediu que a gauchesca fosse 
também apropriada por setores do campo cultural mais amplo e, posteriormente, 
pelo campo político conservador no Rio Grande do Sul. A partir dos anos 1950 
e especialmente após o golpe civil-militar de 1964, Simões Lopes Neto passou a 
circular em espaços conservadores como símbolo de tradição e civismo. Essa 
apropriação enfatizou os aspectos de domesticação da cultura popular em sua 
obra, silenciando seu potencial crítico e subversivo. Assim, a consagração literária 
de Simões operou simultaneamente como valorização estética e neutralização 
política, permitindo sua incorporação em projetos de identidade regional 
alinhados com discursos hegemônicos.

Ao reconstruir esse percurso, o trabalho contribui para a compreensão dos 
mecanismos de legitimação literária, das relações entre cultura popular e cultura 
letrada, e das disputas simbólicas em torno do regionalismo no Brasil do século 
XX. Mais do que recuperar a trajetória de um autor, trata-se de examinar como se 
constroem, editam e disputam os sentidos do literário, do popular e do moderno 
na história cultural brasileira.



﻿



6 5M U S I C A S ,  I D E N T I D A D E S  Y  G É N E R O

Ulla nullaci den-
dest min consequ 
osantis es etur aut 
que evendis quam 
vel ipit, qui dolupi-

M E S A S E I S

MUSICAS, IDENTIDADES 
Y GÉNERO



6 6 ﻿

A música latino-americana como discurso: aportes      
teórico-metodológicos para pensar o conceito de América 

Latina no cenário musical brasileiro (1960-1980)

Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro
rodrigolauriano.s@gmail.com

Rodrigo Lauriano Soares

No Brasil, o termo América Latina nem sempre esteve integrado à identidade 
nacional. Ao longo da primeira metade do século XX, prevaleceu uma visão 
que distinguia o Brasil dos demais países da região. A partir dos anos 1960, 
intensificaram-se trocas culturais e políticas, gerando maior adesão à ideia de 
comunidade continental. A música foi o vetor central dessa ressignificação. 
Letras, sonoridades e performances passaram a incorporar referências a outros 
países latino-americanos, projetando imagens de irmandade, sofrimento comum 
e resistência.

Nesta apresentação o objetivo é discorrer sobre os aportes teórico-
metodológicos que proponho para estudar o conceito de América Latina nas 
músicas que circularam no cenário musical brasileiro, desde canções dos países 
vizinhos até as produções nacionais, sobretudo entre os anos 1960 e 1980. Opto 
por uma história intelectual da música latino-americana e não apenas do 
conceito de América Latina, pois isso permite abordagens interdisciplinares que 
articulam linguagem, cultura e política. Tomando a música como discurso, ela 
pode nos revelar sentidos estéticos, históricos e ideológicos, sendo lugar ativo de 
construção do pensamento social.

Uma história intelectual da música latino-americana no Brasil, entre as 
décadas de 1960 e 1980, é pensada aqui como uma forma compreender como 
discursos latino-americanistas circularam no contexto linguístico brasileiro e, 
por meio da música, participaram da ressemantização do conceito de América 
Latina. Nesse cenário, a música foi uma linguagem privilegiada de construção 
e disputa de sentidos sobre a região. Ao abordar as produções musicais como 
práticas discursivas, o intuito é refletir como artistas brasileiros(as) articularam, 
por meio de suas obras e posicionamentos, significados para a América Latina, 
dialogando com movimentos culturais e políticos de outros países. 

A canção surge como espaço simbólico e político, capaz de expressar tanto 
contradições quanto utopias relacionadas ao pertencimento latino-americano. A 
interlocução com a Nueva Canción Chilena, a Nueva Trova Cubana e o Nuevo 
Cancionero Argentino fez com que o repertório nacional se conectasse às lutas 
regionais. Artistas como Violeta Parra, Victor Jara, Pablo Milanés e Mercedes 
Sosa influenciaram diretamente nomes como Milton Nascimento, Gonzaguinha, 
Elis Regina e Chico Buarque. Essas aproximações ocorreram por festivais, exílios, 
gravações e trocas discursivas, formando redes de colaboração e reconhecimento.



6 7M U S I C A S ,  I D E N T I D A D E S  Y  G É N E R O

Analisar a música como discurso exige reconhecer que ela participa de 
disputas de sentido em contextos específicos. No Brasil, entre os anos 1960 e 
1980, muitas canções não apenas tematizaram a América Latina, mas ajudaram 
a configurar esse imaginário. Como aponta o musicólogo Juan Francisco Sans 
(2016, p. 112) no artigo “Música y estúdios del discurso: uma atracción fatal”, os 
“discursos musicais podem reforçar estruturas de poder ou atuar como agentes 
de transformação social, dependendo da forma como são mobilizados”.

Para aprofundar essa relação entre música e discurso também serão abordados 
os textos “Sistemas abertos e territórios fechados: para uma nova compreensão 
das interfaces entre música e identidades sociais” (1994), de José Jorge de Carvalho 
e Rita Laura Segato e “Las huellas de la subyacencia: un abordaje sociodiscursivo 
para el jazz argentino” (2016), de Berenice Corti. No caminho semelhante que 
propõe Sans, tais autoras enfatizam que não há um significado cristalizado no 
produto musical, o qual está inserido em um processo constante de significação, 
desde a intenção do(a) artista até sua circulação e usos em diferentes contextos.

Este presente trabalho configura as primeiras etapas desenvolvidas na minha 
pesquisa de doutorado que está em andamento. Também é uma continuação do 
que realizei no mestrado em história, ao investigar como a circulação do repertório 
associado à Nueva Canción Chilena no Brasil foi incorporado como instrumento 
simbólico da resistência cultural contra a Ditadura Militar (1964-1985).



6 8 ﻿

La canción vallenata inédita: una manifestación semiótica 
y literaria de la identidad, cultura y tradición del Caribe 

colombiano

Pontificia Universidad Católica Madre y Maestra
piconcha23@gmail.com

María Carla Picón

El vallenato, como género musical y expresión folclórica, es el resultado del 
sincretismo entre las culturas indígena, africana y europea, cualidad que se 
evidencia en sus ritmos o aires: paseo, merengue, puya y son, e instrumentos 
tradicionales: acordeón, caja y guacharaca. Su evolución discursiva, musical y 
social, aunque asentada en sus orígenes juglares y en sus cantos de vaquería del 
siglo XIX y principios del XX, representa una evidencia de cómo se ha transformado 
tanto el imaginario colectivo de la región como parte de su identidad e intereses 
sociales y culturales.

La canción vallenata inédita es una composición discursiva-musical que se 
presenta a concurso en el marco de los festivales de música vallenata en Colombia, 
eventos que, en general, promueven el encuentro de diversos exponentes del 
folclore y cuyo fin principal es preservar y fomentar las tradiciones musicales 
y culturales asociadas al género. Por su trayectoria, dimensión e importancia 
nacional e internacional, el evento de mayor relevancia es el Festival de la Leyenda 
Vallenata (FLV), fundado en 1968 y que se celebra cada abril en Valledupar. En 
este contexto se presenta el concurso de la canción vallenata inédita, donde 
compositores, principalmente colombianos y algunos de otros países, exponen sus 
obras en ritmos de paseo, puya, merengue y son con el fin de coronarse como rey 
de la canción vallenata inédita. En este sentido, los proyectos comunicacionales 
implícitos o explícitos dentro del discurso de la canción inédita dan cuenta de 
sus tradiciones, imaginarios, valores, sentidos y visiones del mundo. Asimismo, 
los compositores se sirven de estrategias discursivas que permiten construir sus 
contenidos y transmitir sus intenciones comunicativas al público.

El objetivo de esta ponencia es presentar los hallazgos semiolingüísticos, 
literarios y temáticos del análisis de las 61 canciones ganadoras del concurso 
(1968-2024) considerando cómo estos construyen la identidad del Caribe 
colombiano. Para ello, se estudió el corpus a partir de un análisis semiolingüístico 
(Charaudeau, 1995), un análisis literario de las canciones, sus recursos expresivos 
preponderantes y los ejes semánticos (temas y subtemas) que las componen.



6 9M U S I C A S ,  I D E N T I D A D E S  Y  G É N E R O

Como conclusiones principales se presentan: a) la canción vallenata inédita 
responde a un proyecto de comunicación basado en el contexto, la época y los 
intereses de la comunidad, aunque se ha transformado y universalizado por la 
mediatización del festival; b) el discurso lírico-descriptivo es prevalente en la 
canción vallenata inédita, aun cuando en sus orígenes era fundamentalmente 
narrativo, lo que evidencia un cambio en las estrategias discursivas y en la 
estructura de la canción inédita, así como en sus construcciones sintácticas; c) 
los temas prevalentes se orientan a la música y a la defensa del género, lo que 
supone una preocupación permanente por la pérdida de lo raizal y de la tradición, 
especialmente a partir del año 2000; d) el recurso literario más empleado es la 
metáfora, seguido por la descripción y las imágenes sensoriales.

Finalmente, la canción vallenata, cargada de elementos de identidad y 
tradición, construyen una imagen de la comunidad del Caribe colombiano basada 
en la música, el folclore, la tradición, la amistad y el sentimiento amoroso.



7 0 ﻿

En la rueda de cantoras; memorias sonoras de una      
construcción en curso

Universidad Católica Silva Henríquez / Universidad Alberto Hurtado
catafariaszun.hist@gmail.com

Catalina Farías

Esta investigación se liga a la realización del podcast “Esa Chilena" de 
Radio Trapananda (que pertenece a la red de medios libres y populares) en 
específico, la nueva temporada 2025 'En la rueda de cantoras; memorias sonoras 
de una construcción en curso'. Su objetivo es analizar la presencia de mujeres 
en el canto a la rueda en los primeros 25 años del siglo XXI. En clave feminista 
(Kirwood, 1986, Butler, 2020. CF8M/Varias Autoras, 2018) decolonial (Trujillo y 
Contreras, 2020) y queer (Evans, 1975), busca abordar desde la mirada interna de 
las cantoras, los nudos de tensión que se han formado a lo largo de la irrupción 
de las figuras femeninas y disidencias sexogenéricas. Esto dentro de una práctica 
concebida tradicionalmente para y por hombres – escondido detrás de lo que se 
denomina “tradición” – prácticas patriarcales y de violencia sistemática hacia 
las corporalidades femeninas que normaliza discursivamente el rol de la mujer 
dentro del folclor urbano de la cueca.

Dentro del canto femenino en el folclor, existe larga tradición de saberes e 
investigaciones ligadas a la cantora en zonas rurales de Chile que están en 
constante diálogo con la cantora urbana quien, recoge estos saberes y son 
entregados a la comunidad que a su vez, se ha organizado desde 2016 en encuentro 
de cantoras a la rueda donde el foco es el aprendizaje colectivo, ancestral pero 
también lo actual, uniendo esos hilos en un tejido de memoria que sobrevive 
gracias a la práctica reflexiva que se ha dado en esos espacios convocantes, como 
también en las ruedas separatistas a lo largo de Chile, por lo tanto, la presencia de 
las cantoras a la rueda, aun teniendo una existencia cronológica similar al revival 
que se observó desde principios del siglo XXI, las cantoras dentro de esta práctica 
no han tenido la misma cobertura (mediática e investigativa) por lo que resulta 
significativo relevar su rol dentro de esta práctica, cuyas tensiones pueden ser 
causales de esta omisión (consciente o inconsciente) Es por el ello, que el objetivo 
de la investigación es construir una alternativa colectiva de diálogo en pos de las 
mejoras y proyección de la tradición desde nuestras voces.



7 1M U S I C A S ,  I D E N T I D A D E S  Y  G É N E R O

A través de la Investigación Acción participativa (Fals Borda, 1987) (entrevistas 
y rol activo en el canto a la rueda por parte de la investigadora) es que el relato se 
va construyendo desde el interior de la práctica performativa del canto (Spencer, 
2017) con las voces de sus protagonistas, a través de la etnografía colaborativa 
(Rappaport 2007 y Lassiter 2005) donde se incluye la construcción colaborativa y 
colectiva del conocimiento para hilar una memoria reciente que reivindique a la 
cantora de rueda dentro del contexto académico del folclor y ser un ejemplo más 
de la fuerza motora que tienen los feminismos (sea consciente e inconsciente) para 
transformar nuestra sociedad desde un espacio cultural que está profundamente 
vinculado con nuestra identidad como territorio, como lo es la cueca. El muestreo 
de las sujetas de estudio alude a una técnica conocida como “bola de nieve” 
(snowball sampling. Atkinson y Flint, 2001) a través de una lista intuitiva de la 
investigadora en figuras que considera clave para comenzar, luego la lista fue 
creciendo a medida que fueron nombradas cantoras que eran desconocidas en la 
historia oral reciente (hasta la fecha: 100 cantoras a lo largo del territorio nacional 
y también fuera de él). Cada cantora y mujer vinculada al mundo de la cueca brava 
y el canto a la rueda, representan un tiempo, momento, territorio y sentir sobre 
esta práctica. Los ejes de análisis que guían la entrevista son 3: violencia machista 
en la rueda (dentro y fuera de ella), repertorio femenino, y tradición del canto a la 
rueda. Todo esto, es desglosado en cada episodio que se transforma en un espacio 
de diálogo entre las, los y les múltiples actores en tiempo real.



7 2 ﻿

“Soy cantora de rueda de aquí a que muera”. Un          
acercamiento a los procesos de construcción identitaria 

de las mujeres cantoras de cueca a la rueda en Chile

Universidad de Chile
jdanaevargasgarcia@gmail.com

J. Danae Vargas García

Esta investigación propone un primer acercamiento a los procesos de 
construcción identitaria de las mujeres cantoras de cueca a la rueda en Chile, 
desde una mirada de los conocimientos situados y los procesos colectivos entre 
mujeres. Aun cuando la cueca a la rueda es reconocida como una expresión 
significativa del folclor nacional y de la música de raíz, su estudio ha estado 
enfocado principalmente hacia los relatos dominados por las figuras masculinas, 
dejando en los márgenes a las mujeres que desde hace más de una década 
sostienen y transforman esta práctica. A partir de un enfoque que combina la 
etnografía, la autoetnografía y entrevistas a cantoras, esta investigación busca 
contribuir a la visibilización, puesta en valor y comprensión del fenómeno desde 
las propias voces y experiencias de sus protagonistas.

El interés por esta temática nace de mi propia experiencia como cantora de 
rueda, lo que me ha permitido no solo observar, sino también habitar los espacios 
de la rueda y vivir en carne propia los procesos de tránsito en el que el nombrarse 
como cantora de rueda se vuelve parte de la identidad. Esta doble posición —
como investigadora y cantora— ha enriquecido el análisis y permite una mirada 
más íntima y compleja de los procesos que se tejen en torno al canto. Lejos de 
ser un fenómeno exclusivamente musical, la cueca a la rueda para las cantoras 
encarna una dimensión profundamente colectiva, política y afectiva. Es en ese 
cruce entre cuerpo, colectivo y sonoridad donde se produce la identidad: una 
identidad que se canta, se grita, se performa y se construye en diálogo con otras.

La investigación reconoce un hito fundador en términos colectivos: el Primer 
Encuentro de Cantoras de Cueca a la Rueda, realizado en Santiago en 2015, que 
marcó un punto de inflexión en la articulación de redes entre mujeres cantoras 
de distintos territorios. Desde entonces, se han realizado múltiples encuentros 
a lo largo del país, que han dado forma a una comunidad intergeneracional 
en constante expansión. Estos espacios no solo permiten el intercambio de 
repertorios y saberes, sino que también habilitan un terreno fértil para la reflexión, 
la organización colectiva y la afirmación identitaria.



7 3M U S I C A S ,  I D E N T I D A D E S  Y  G É N E R O

A lo largo del estudio, se exploran tres dimensiones clave: la construcción 
identitaria, las dinámicas performáticas de la rueda y la dimensión relacional del 
canto. En primer lugar, se analiza cómo las cantoras se nombran y se reconocen 
dentro de la tradición cuequera, resignificando su rol histórico y creando nuevas 
formas de habitar el canto desde el género.

En segundo lugar, se abordan los aspectos técnicos y expresivos del canto a la 
rueda —particularmente el uso de la voz—, entendido como gesto performativo 
que articula memorias, diferencias y comunidad. Finalmente, se profundiza en los 
vínculos afectivos, políticos y organizativos que surgen entre las cantoras dentro 
y fuera de la rueda, revelando el canto como un lugar de resistencia, contención 
y pertenencia.

Desde una perspectiva teórica, el trabajo dialoga con los aportes de 
la antropología del cuerpo, los estudios de género y la etnomusicología 
contemporánea. Se retoman los planteamientos de autoras como Marta Lamas, 
Laura Bonan, Laura Jordán, Ana Lidia Domínguez y Gisela Magri, quienes han 
problematizado las relaciones entre género, subjetividad, sonido e identidad 
colectiva. En este marco, la rueda de cueca aparece como un espacio sonoro que 
no solo reproduce una tradición, sino que la transforma, permitiendo que las 
mujeres reescriban sus propios relatos desde la sonoridad y la experiencia.

Así, este trabajo se inscribe en un giro reciente dentro de los estudios del 
folclor, que busca tensionar las narrativas hegemónicas y abrir paso a nuevas 
formas de comprender la tradición desde una mirada feminista, situada y 
colaborativa. Al poner en valor la voz de las cantoras de rueda, no sólo se reconoce 
su aporte artístico y cultural, sino también su capacidad de generar comunidad, 
memoria y resistencia en contextos donde su presencia ha sido históricamente 
invisibilizada. En este sentido, investigar sobre las cantoras es también un acto 
político: una forma de decir que no se puede seguir escribiendo la historia de la 
cueca sin hablar de nosotras.



7 4 ﻿

Payadoras en Chile y Bertsolaris en Heuskal Herria: dos 
escuelas/movimientos y sus experiencias territoriales de 

mujeres y disidencias en la improvisación tradicional

Investigadora independiente
 carolopezcanto@gmail.com

Caro López

La tradición de la poesía improvisada y cantada tiene una extensa trayectoria 
tanto en el mundo hispano hablante como en los pueblos de la península que hoy 
constituyen España, como el país Vasco. A nuestro territorio llega la poesía del 
siglo de oro, la décima, copla y otras estructuras imponiéndose desde los inicios 
de la colonización de mano de los jesuitas para evangelizar a través del canto. 
En el país Vasco el bertsolarismo es parte importante de su tradición oral en 
euskera, remontada al siglo XVII. Ambas tradiciones se desarrollaron sin mujeres 
aludiendo a diversos argumentos y los roles de género asignados culturalmente.

Las payadoras son improvisadoras en Chile y las bersolaris lo son en Heuskal 
Herria (país Vasco). Los contextos de la improvisación en estas tradiciones tienen 
historias orales contadas y escritas de manera diferente, sin embargo hoy se 
desarrollan con características particularmente similares, sin ser tan cercanas y 
teniendo poco conocimiento entre sí.

En 2014 empecé a improvisar y rápidamente entendí que era un espacio 
complejo para las mujeres. Quise saber más de la historia de la paya y el Canto 
a lo Poeta en Chile, y me puse a buscar información. Encontré a Rodolfo Lenz, 
Antonio Acevedo Hernández, Fidel Sepúlveda, la Lira Popular y algunos artículos 
y tesis que hablaban de este mundo sin nombrar ni reconocer mujeres.

En la oralidad, entrevistas y conversaciones con payadores se asegura que no 
existieron mujeres improvisando hasta el siglo XXI, lo cual me parecía extraño 
puesto que hay antecedentes de mujeres payadoras en Argentina desde fines 
del siglo XIX. En 2016 me entrevistó como payadora Gema Lasarte, profesora 
y académica del país Vasco, y por ella supe que en Bilbao había escuelas de 
improvisación exclusivas de mujeres. Mi pensamiento fue que estaban muy 
adelantadas respecto a nosotras que en ese año éramos siete payadoras que no 
formábamos un colectivo.

Luego de eso que me impactó en el momento, quedé en contacto con la 
profesora y el 2024 fui a Bilbao para contactarme con ellas y mis investigaciones 
dieron un giro al comprender que, pasado el tiempo, en ambos territorios las 
tradiciones han logrado gestar movimientos de mujeres/disidencias y hoy co 
existen siendo los dos espacios en donde hay mayor cantidad de improvisadoras 
autónomas.



7 5M U S I C A S ,  I D E N T I D A D E S  Y  G É N E R O

En Chile la historia de la paya reconoce a las payadoras desde 1998 en adelante, 
y el bertsolarismo cuenta a las bertsolaris a partir de la década del  ́50. La aparición, 
desarrollo y aumento en cantidad de mujeres/disidencias improvisando en los 
encuentros, festivales y concursos de ambos territorios, se ha multiplicado de 
manera intensa durante este siglo y no por casualidad.

Dos instancias son claves en el refuerzo de la inclusión equitativa de mujeres 
en ambas tradiciones: las bertso eskolak (escuela de verso) fueron y son escuelas 
articuladas por y para mujeres/disidencias bertsolaris, que aprenden y practican 
la improvisación en Heuskal Herria. En Chile también sucedió, en un principio 
fueron más bien juntadas espontáneas de mujeres, luego eso dio paso a proyectos 
como Liras Populares (2015), libros (La Décima Feminista 2019), luego algunos 
talleres de práctica que funcionan orgánicamente, y actualmente Encuentros 
de payadoras (2019 Chancho seis, 2021 Revuelta de payadoras virtual, 2022 Cerro 
Navia y Melipilla, 2024 Valparaíso y Coquimbo).

Frente a estos acontecimientos me hago varias preguntas: ¿Qué características 
han permitido el desarrollo de mujeres y disidencias de género en sus respectivos 
contextos? ¿De qué manera los feminismos han contribuido a que en ambos 
territorios se encuentre presente hoy un movimiento que avanza, transforma y 
revoluciona sus tradiciones? ¿Con qué dificultades se encuentran payadoras y 
bertsolaris que participan activamente en estos procesos? ¿Cómo se transforma 
el dispositivo patriarcal frente a la entrada de improvisadoras con autonomía 
dentro de la propia tradición?



7 6 ﻿



7 7U S O S  D E L  P A S A D O

Ulla nullaci den-
dest min consequ 
osantis es etur aut 
que evendis quam 
vel ipit, qui dolupi-

M E S A S I E T E

USOS DEL PASADO



7 8 ﻿

Uma cultura popular made in Africa: mediações culturais. 
África/brasil no pensamento de Câmara Cascudo

Universidade Federal do Rio Grande do Norte / Bolsista da Coordenação de Aper-
feiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

josewalbervieira23@gmail.1com 

José Walber Vieira de Oliviera López

Este trabalho propõe uma reflexão sobre as interpretações da cultura popular 
africana na obra Made in África (1965), do intelectual potiguar Luís da Câmara 
Cascudo, a partir de sua viagem etnográfica ao continente africano em 1963. A 
pesquisa analisa o papel de Câmara Cascudo como mediador cultural entre 
Brasil e África, destacando sua contribuição para os estudos do folclore e para a 
compreensão das raízes africanas da cultura popular brasileira.

Fruto de uma expedição financiada pela Sociedade de Estudos Históricos Dom 
Pedro II, sob incentivo de Assis Chateaubriand, sua viagem teve como objetivo 
principal aprofundar os estudos sobre a influência africana na alimentação 
brasileira. No entanto, os registros que resultaram na obra Made in África 
ultrapassam a questão alimentar, abarcando elementos do cotidiano africano — 
crenças, danças, gestos, palavras, músicas, instrumentos, vestimentas, práticas 
religiosas e seres simbólicos — e estabelecendo um amplo diálogo entre essas 
expressões e aquelas presentes na cultura popular afro-brasileira. Dessa forma, o 
autor realiza um movimento de “travessia cultural” que reitera a permanência de 
matrizes africanas no imaginário popular brasileiro, especialmente no Nordeste. 
A obra de Câmara Cascudo articula uma perspectiva de aculturação e recriação 
cultural, conforme demonstrado por seu esforço em registrar os traços de um 
folclore de origem africana que, mesmo transformado pelas condições históricas 
do Brasil, preserva símbolos e significados de sua origem. Com base nas ideias 
das historiadoras Angela de Castro Gomes e Patricia Santos Hansen (2016), é 
possível compreender Cascudo como um intelectual mediador, cuja atuação 
envolve a circulação de bens culturais entre diferentes espaços e temporalidades. 
Seu trabalho, nesse sentido, não é apenas descritivo, mas também analítico e 
interpretativo, sendo ele próprio um agente no processo de reconstrução das 
tradições populares. 

A metodologia desta proposta de pesquisa, inclui a análise crítica da 
obra Made in África, além de consulta a acervos digitais, como a Hemeroteca 
virtual da Biblioteca Nacional (BN) e do Centro Nacional de Folclore e Cultura 
Popular (CNFCP), que permitem compreender o contexto intelectual, político e 
institucional da viagem de Câmara Cascudo. O aporte teórico de Michel Foucault 
(2004) também auxilia na identificação dos regimes de saber que moldaram a 
forma como a cultura popular africana foi apropriada e ressignificada na obra de 
Câmara Cascudo.



7 9U S O S  D E L  P A S A D O

Portanto, dois resultados principais emergem deste estudo, o primeiro, a 
revalorização do folclore afro-brasileiro como parte constitutiva da identidade 
nacional, em que a mediação realizada por Câmara Cascudo contribui para 
evidenciar os vínculos profundos entre Brasil e África. O segundo, a compreensão 
do processo de aculturação como espaço de trocas, ressignificações e recriações, 
em que as práticas culturais de origem africana são não apenas preservadas, mas 
reinventadas no contexto brasileiro. Assim, Made in África constitui-se como uma 
obra fundamental para os estudos do folclore na América Latina, ao oferecer uma 
leitura sensível e erudita das formas populares de vida, memória e resistência 
cultural afrodescendente. Concluímos, portanto, que Câmara Cascudo, ao registrar 
e interpretar os elementos da cultura popular africana e suas permanências no 
Brasil, atuou como um elo entre mundos culturais distintos, mas interligados por 
laços históricos e simbólicos. Sua obra permanece como referência indispensável 
para os estudos do folclore latino-americano, especialmente no que tange às 
contribuições africanas na constituição das culturas populares nacionais.



8 0 ﻿

Margot Loyola y la transformación del folclor musical en 
Chile: divulgación, investigación y legitimación académica

Pontificia Universidad Católica de Valparaíso
vicente.jarpa.r@mail.pucv.cl 

Vicente Jarpa Rojas

Esta ponencia examina el papel de Margot Loyola Palacios en el proceso 
de transformación y legitimación del folclor musical en Chile, a partir de su 
experiencia como intérprete, investigadora y docente universitaria, en un 
contexto marcado por el uso político e identitario de las tradiciones populares. 
En un recorrido que abarca desde la década de 1940 hasta la consolidación de su 
trabajo académico en los años cincuenta, se plantea que la trayectoria de Loyola 
refleja la transición del folclor desde los márgenes hacia el centro del campo 
cultural y educativo chileno.

Lo anterior se aborda desde tres dimensiones o momentos que marcan la 
trayectoria de la figura de Margot Loyola: El primer momento corresponde a su 
etapa inicial como intérprete folclórica en el dúo Las Hermanas Loyola, así como 
su participación en actividades de divulgación cultural y propaganda política 
durante los gobiernos radicales. Se destaca aquí su colaboración en campañas 
como la de Pedro Aguirre Cerda, y su posterior vínculo con instituciones como 
la Dirección General de Informaciones y Cultura, lo que permite situarla no solo 
como transmisora del folclor, sino también como figura activa en los procesos de 
construcción simbólica de lo nacional.

El segundo momento corresponde a su incorporación a la Universidad de Chile, 
particularmente su participación en el álbum discográfico Aires Tradicionales 
y Folklóricos de Chile (1943) y su trabajo desde el Instituto de Investigaciones 
Folklóricas. Este período marca un giro en su carrera, caracterizado por el 
tránsito desde la práctica artística hacia una aproximación más sistemática y 
reflexiva sobre el folclor, en la cual se consolidan las bases de una metodología 
de investigación propia, donde Loyola no solo recolecta repertorios, sino que se 
vincula directamente con los cultores, adoptando un enfoque de aprendizaje 
situado, centrado en la oralidad y la experiencia. Su perspectiva metodológica 
se distancia de los enfoques academicistas previos, al integrar la interpretación 
musical con el trabajo de campo, y situar el folclor como una práctica viva, en 
permanente transformación; 

Finalmente, se analiza su aporte en la renovación del campo académico, 
expandiendo el repertorio reconocido por la academia, incorporando expresiones 
hasta entonces marginadas, como cantos mapuches, afrodescendientes o 
repertorios campesinos del norte chico y del sur del país, y al mismo tiempo, 
cuestionando la visión hispanocentrista dominante en la musicología nacional.



8 1U S O S  D E L  P A S A D O

A partir de las dimensiones examinadas, se releva la figura de Margot Loyola 
como una protagonista clave en el proceso de institucionalización del folclor en 
Chile, y como una investigadora que no solo documentó y difundió repertorios, 
sino que reflexionó críticamente sobre el lugar de estas músicas en la configuración 
de la identidad nacional. Desde una posición disidente pero legitimada por su 
trayectoria, Margot Loyola contribuyó a instalar una concepción de folclor 
más amplia, integradora y crítica, que permitiera comprender las músicas 
tradicionales como expresiones activas de memoria, identidad y pertenencia. 
Su legado permite repensar las tensiones entre tradición y modernidad, entre lo 
local y lo nacional, y entre cultura popular y academia, ofreciendo herramientas 
para seguir interrogando, desde una perspectiva latinoamericana, las formas en 
que se construyen, seleccionan y legitiman nuestras tradiciones culturales.

De esta forma, se busca contribuir a una reflexión crítica sobre los procesos 
de patrimonialización, institucionalización y politización del folclor en América 
Latina, poniendo énfasis en la agencia de actores que, como Loyola, lograron 
subvertir desde dentro los discursos dominantes sobre la identidad nacional y 
el patrimonio cultural, relevando así el folclor no como una tradición estática 
o esencialista, sino como una construcción histórica en permanente disputa, 
atravesada por relaciones de poder, memorias sociales y dinámicas de inclusión 
y exclusión cultural.



8 2 ﻿

Atlas em movimento: O lugar do arquivo do CNFCP/
IPHAN na História da América Latina

Universidade Estadual de Campinas
vagner.ramosf@gmail.com

Vagner Silva Ramos Filho

O trabalho propõe uma reflexão sobre o arquivo hemerográfico do Centro 
Nacional de Folclore e Cultura Popular (CNFCP), vinculado ao Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN), como um dispositivo de 
imagens sobre passados de diferentes lugares da nação brasileira. Diante de 
sua figuração como um atlas de rastros mapeados por vários estados do país, 
problematizo distintos modos de fazer ver e dizer passados do povo registrados 
nele, sobretudo ao longo do século XX entre dinâmicas globais do folclore, 
da cultura popular e do patrimônio, a fim de entender alguns traços de sua 
emergência, de transformações de seu funcionamento até ocupar um lugar 
central na era digital e de subjetivações que provoca. A hipótese defendida é a 
de que as atualizações de sentidos que faz, marcadas por lógica simultânea de 
domesticação e de idealização de passados, indicam acordos e disputas que dizem 
muito sobre seus mecanismos de atuação. 

Diante desse cenário, argumento que os usos políticos do passado que o 
atlas opera, em meio a linhas variadas de sedimentação de imagens unitárias 
e de fraturação delas, explicitam um emaranhado de relações entre políticas 
de memória, de escritas de história e de tempo atuantes na construção dessas 
percepções que difunde no debate público. A historicização desse acontecimento 
que é o arquivo do CNFCP/IPHAN envolve pensar, igualmente, o seu lugar em 
movimento diante dos domínios da História da América Latina. Nesse itinerário, 
é instigante notar algumas semelhanças e diferenças com outras instituições, 
tais quais o Museu de Arte Popular Americano Tomás Lago (MAPA), do Chile, e o 
Museo de Arte Popular José Hernandez (MAP), da Argentina. 

Em sintonia ao debate sobre as condições de possibilidade de emergência 
histórica deste atlas em dimensão transnacional, convém perceber como 
ele próprio, em seus arquivamentos, cria séries que dão sentidos a demais 
acontecimentos de distintos lugares do país. Uma abordagem mais sistemática de 
memórias do sertão da região nordestina brasileira, em que o passado do modo de 
vida à margem da lei do cangaço é um dos seus espectros mais sintomáticos, foi 
feita para expor procedimentos significativos deste atlas que encena tempos da 
nação. O tema foi escolhido porque, dentre outros motivos, tem uma regularidade 
discursiva marcante no atlas. Além disso, sua peculiaridade de ser um tema tão 
visto como “marginal” deixa tais procedimentos de domesticação e/ou celebração 
do passado mais explícitos do que ocorre muitas vezes com outros.  



8 3U S O S  D E L  P A S A D O

Com base em Teorias da História, da História da Historiografia e da Memória, a 
pesquisa se materializa a partir da realização de uma cartografia desse arquivo por 
meio da análise de determinadas redes intelectuais que permitem desemaranhar 
algumas linhas de sua constituição historicamente situada. O principal núcleo de 
fontes utilizado foi a própria documentação do atlas, especialmente os recortes 
de jornais publicizados em sua hemeroteca digital. O estudo do arquivo é o ponto 
de estabilidade deste trabalho que envolveu a análise de uma série mais ampla 
de vestígios sobre os temas em cena relacionados a escritas, imagens, lugares, 
performances e outras artes. No todo, o trabalho busca contribuir com pesquisas 
históricas interessadas em entender como imagens de passado em conflito neste 
atlas, ou realizadas a partir dele sobre variadas temáticas de pertinência às 
discussões sobre tradições latino-americanas, se entrelaçam em lutas bastante 
variadas do presente e contendas sobre seus legados para o futuro.



8 4 ﻿

Oktoberfest de Igrejinha (1988–1993): a invenção da 
tradição alemã no Vale do Paranhana

Universidade Federal do Rio Grande do Sul 
alicejbraun@gmail.com

Alice Jungblut Braun

Autointitulada “a maior festa comunitária do Brasil”, a Oktoberfest de 
Igrejinha, no Rio Grande do Sul, acontece anualmente no mês de outubro desde 
1988. A festa envolve aproximadamente três mil voluntários e toda arrecadação 
é revertida para entidades assistenciais do município e da região. Inspirada nas 
Oktoberfests de Blumenau e Santa Cruz do Sul, que por sua vez inspiraram-se na 
Oktoberfest de Munique, na Alemanha, a Oktoberfest de Igrejinha constituiu-se 
como uma tradição inventada. Entre as principais atrações da Oktoberfest estão 
o chope, o concurso de chope em metro, as apresentações de danças folclóricas, as 
bandinhas típicas, os jogos germânicos, os trajes típicos, o desfile temático oficial 
e as comidas típicas. Com isso, o evento se construiu e se consolidou como uma 
“festa típica” (Schmidt; Vivan, 2010).

Tal como outras festas de viés étnico do estado que surgiram nas últimas 
décadas do século XX, a Oktoberfest de Igrejinha é um dos casos paradigmáticos 
que exemplificam um movimento de reforço do legado étnico da cultura imigrante 
europeia, neste caso alemã, do século XIX (Gastal; Guterres, 2013). Semelhante ao 
ocorrido em outras cidades do sul do Brasil, a festa se estabeleceu em um período 
de transformações econômicas e demográficas, em que os “eurodescendentes” 
não mais constituíam maioria numérica nem econômica. 

As festas típicas, isto é, as festas de viés étnico se estabeleceram como um 
esforço contrário ao fenômeno da globalização. Inerentes à história, à economia, 
às relações de poder e à organização das sociedades humanas, as festas são 
fenômenos socioculturais (Sant’Anna, 2013). Elas possuem vínculos temporais e 
espaciais e, diante disso, esta proposta pretende historicizar processo de invenção 
da tradição ligada à Oktoberfest de Igrejinha. 

Por meio da ótica da “invenção das tradições” de Eric Hobsbawm (2008) aliada 
à definição de “apropriação” proposta por Roger Chartier (1990; 2014), à noção de 
“identidade cultural” de Stuart Hall (2006) e à ideia de “memória coletiva” conforme 
Michael Pollak (1989), pretendo investigar e mapear a ritualística das primeiras 
edições desta Oktoberfest. A partir da análise de publicações locais, de fotografias 
e de jornais, buscarei compreender o processo de construção e atualização da 
identidade cultural ligada à Oktoberfest de Igrejinha. Assim, colocando-a em 
perspectiva histórica, o projeto objetiva compreender a invenção da tradição da 
festa.



8 5U S O S  D E L  P A S A D O

O tempo festivo rompe a monotonia, abre um hiato especial para a celebração, 
diferenciando-se do tempo da vida cotidiana. As celebrações coletivas são fortes 
“marcadores”, cujos sentimentos de memória, identidade e pertencimento se 
associam e, por isso, possuem imensurável potencial simbólico (Sant’Anna, 2013). 
O investimento dos agentes sociais nas tradições inventadas indica o quanto eles 
se reconhecem e quais as imagens que têm de si mesmos (Voigt, 2018), por isso, 
as práticas culturais inventadas também podem conter sentidos identitários 
“autênticos” e que a crítica que proponho não busca a deslegitimação das 
manifestações culturais.

Esta pesquisa insere-se nos estudos da História Cultural, na temática das festas 
populares, das identidades culturais e das invenções de tradições; distanciando-se 
da historiografia da imigração que se assemelha a epopeia, que coloca a viagem 
dos imigrantes como uma odisseia e exalta o progresso no processo imigratório 
(Weber, 2011). Enquanto estudo de uma tradição inventada, esta comunicação vai 
além da simples descrição, buscando compreender a identidade cultural ligada 
à Oktoberfest de Igrejinha e contextualizar o surgimento da festa, seus rituais e 
sua elaboração simbólica.



8 6 ﻿



8 7investigaciones                f o l k l óricas       en   perspectiva            transnacion           A L

Ulla nullaci den-
dest min consequ 
osantis es etur aut 
que evendis quam 
vel ipit, qui dolupi-

M E S A O C H O

INVESTIGACIONES 
FOLKLÓRICAS 

EN PERSPECTIVA 
TRANSNACIONAL



8 8 ﻿

La institucionalización de las danzas folklóricas 
argentinas. Su inclusión en los planes de estudio del 

Instituto Superior de Educación Física N ° 1 “Dr. Enrique 
Romero Brest”

I.S.E.F. n° 1 E. Romero Brest
gloria.linne@bue.edu.ar

Gloria Linne Alonzo

Este trabajo analiza las circunstancias históricas y políticas que rodearon a la 
toma de decisión de incluir las danzas folklóricas argentinas en los programas de 
estudio de las escuelas primarias y secundarias, y en la formación docente de los 
futuros profesores de Educación Física a lo largo de la década de 1930.

Concretamente, el año 1939 fue un año fundante para la inclusión de las danzas 
folklóricas argentinas en el nuevo plan de estudio del INEF, sección mujeres, de 
la Capital Federal. Asimismo, fue un año muy importante por la implementación 
de un nuevo método didáctico para la enseñanza de las danzas folklóricas en 
ámbitos educativos diferentes al del Profesorado del INEF.

Se identificará un hilo conductor en cuanto al marco ideológico compartido 
por los intelectuales, autoridades políticas y educativas, que comienza en la 
década de 1920 y culmina en el señalado año 1939.

Desde las primeras décadas del siglo XX se intentó definir el objeto de estudio 
de la ciencia del Folklore y sus expresiones folklóricas. Esta definición estuvo 
sujeta a disputas de tipo ideológicas, políticas y sociales. Dentro de las expresiones 
folklóricas están las danzas folklóricas y los vencedores de estas disputas fueron 
quienes decidieron cuáles danzas iban a ser consideradas folklóricas y cuáles no. 
La selección resultante de esas disputas fue la que se enseñó en los cursos dictados 
en el Conservatorio Nacional de Música y Arte escénico fundado por Rafael 
Jijena Sánchez y en los cursos técnicos ofrecidos por la Asociación de Profesores 
de Educación Física, en 1939. Esa selección de danzas también es presentada en 
detalle en la Resolución del Consejo de Educación de 1939, donde se especifican 
los contenidos de las futuras Antologías que publicará esta institución pública. 

Preguntas. Las primeras preguntas que se me plantean son, ¿cómo llegaron 
las danzas folklóricas a los planes de Educación Física? ¿Quiénes fueron los 
encargados de decidir su inclusión en estos planes?



8 9investigaciones                f o l k l óricas       en   perspectiva            transnacion           A L

Objetivos. El objetivo principal de este trabajo entonces es analizar las 
circunstancias histórico – políticas de la decisión de incluir las danzas folklóricas 
argentinas en los planes de estudio del Instituto Nacional de Educación Física 
(INEF) a partir del año 1939. Además, como objetivos secundarios, determinar 
cuál fue la fundamentación para esa inclusión, además de identificar quiénes 
fueron los decisores y cuáles fueron las políticas de estado, de educación pública, 
criterios y marcos teóricos vigentes en base a los cuáles se realizó la selección de 
contenidos (danzas folklóricas).

Hipótesis. Mi hipótesis propugna una fuerte influencia de los nacionalismos 
de distinto tipo a los que adherían intelectuales de la Generación del Centenario 
como Ricardo Rojas o Manuel Gálvez, así como intelectuales de finales de la década 
del ’20 como Leopoldo Lugones. Estos intelectuales pertenecían o eran cercanos a 
los grupos de poder entre los cuales se encontraban también los funcionarios de 
los gobiernos que siguieron al golpe de estado de 1930. Estos funcionarios fueron 
los encargados de redactar las reformas educativas de la década del ’30.

A modo de conclusión. Considero que hay un hilo conductor que une los 
nacionalismos de los años ‘20 y ‘30 con la decisión de incluir las danzas folklóricas 
en los planes de estudio del INEF en 1939. Desde el primer nacionalismo de Ricardo 
Rojas, hasta el nacionalismo de los años ’30 que erigió al Ejército Nacional como 
detentor de la jefatura moral que la nación necesitaba para salvarse, se alentó la 
inclusión de las danzas folklóricas en el plan de estudio del INEF, sección mujeres, 
a partir de 1939.



9 0 ﻿

Vuelo estético y rigor histórico. La expansión del 
movimiento folclórico en las décadas de 1940 y 1950 y 

sus huellas en las artes plásticas

Universidad Nacional de Rosario / Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y 
Técnicas

luciano.g.rondano@gmail.com

Luciano Gabriel Rondano

Promediando la década del treinta, comenzó un fenómeno de expansión 
de los estudios folclóricos en la Argentina que impulsó su delimitación como 
disciplina académica. Una de sus ramas, cuyo principal exponente fue el 
musicólogo Carlos Vega, se dedicó a investigar y clasificar las danzas nativas 
en sus aspectos históricos y coreográficos. A su alrededor reunió una serie de 
colaboradores, entre ellos artistas que cumplieron un rol importante en estos 
estudios reconstruyendo visualmente formas coreográficas a partir de un 
exhaustivo trabajo de investigación sobre diversas fuentes documentales. Tanto 
Aurora de Pietro como Araceli Vázquez Málaga, ilustraron las publicaciones de 
Vega y otros folcloristas en más de una ocasión; una labor que se proyectó incluso 
sobre su obra autónoma, que circuló por numerosos certámenes nacionales e 
internacionales. 

Simultáneamente, la escultora Amelia Bonanno realizó en un conjunto de 
dibujos y terracotas inspiradas en las danzas folclóricas, clasificadas por el mismo 
investigador, que expuso también durante la década del cincuenta.  En gran 
medida, la obra de estas artistas contaba con un horizonte de referencias que 
incluía aquellas imágenes producidas por los pintores viajeros y nativos del siglo 
XIX que desde el costumbrismo repararon en los tipos humanos, la vestimenta y 
las costumbres de los habitantes del suelo americano: Emeric Essex Vidal, Carlos 
Pellegrini, Hipólito Bacle, Carlos Morel, Adolfo d´Hastrel, Mauricio Rugendas, 
Prilidiano Pueyrredón, León Palliére, entre otros.  

Este conjunto de imágenes pudo ser recuperado como un documento visual 
histórico –lo suficientemente válido para los investigadores del folclore– que 
dio sustento a la reconstrucción y clasificación de danzas desaparecidas mucho 
antes del comienzo del nuevo siglo. Tanto la crítica del momento como el mismo 
Carlos Vega advirtieron una doble cualidad que caracterizaba la obra de Aurora 
de Pietro y resultaba, a la vez, indispensable atender para su correcta valoración.

En general, la mayoría de ellos señalaban que su labor artística, de indudable 
vuelo estético, se encontraba mediada por un rigor científico que se correspondía 
a aquel que los mismos estudios folclóricos se adjudicaban al tratar de legitimarse 
como ciencia dentro de los ámbitos académicos.



9 1investigaciones                f o l k l óricas       en   perspectiva            transnacion           A L

Asimismo, los estudios académicos fueron tan solo una fracción del 
movimiento folclórico que experimentó un crecimiento generalizado durante las 
décadas del treinta y el cuarenta. Este crecimiento, en parte, se sustentó económica 
y políticamente en las provincias gracias al apoyo de empresarios y terratenientes 
vinculados a producciones regionales específicas, como la vid, el azúcar o la yerba 
mate. Este movimiento incluyó, además, el surgimiento de un género musical de 
raíz folclórica y la multiplicación de agrupaciones tradicionalistas a lo largo del 
país. 

Esta situación tuvo su correlato en el campo de las artes plásticas, donde 
proliferaron obras que atendieron a festividades tradicionales, danzas vernáculas 
y formas musicales populares. También tuvieron su impacto en la cultura visual 
de la época, las revistas, la publicidad y el diseño. Numerosos patrocinadores de los 
programas radiales asociaron sus marcas a imágenes folclóricas reproducidas en 
el empaquetado de sus productos y en las publicidades difundidas a través de los 
medios gráficos. Dicha estrategia fue común tanto en empresas cuya producción 
se vinculaba directamente al mundo criollo –alpargatas, yerba mate o tabaco– 
como en otras que difícilmente podrían relacionarse con este, por ejemplo, las 
marcas de jabones Jabón Federal y El Gaucho. 

No obstante, dicho fenómeno no fue específico de la industria nacional, sino 
que muchas empresas multinacionales aprovecharon también el impulso tomado 
por el folclore para introducirse en el mercado local. Esta ponencia busca, por un 
lado, dar cuenta de esta correspondencia entre el campo de las artes visuales y 
el movimiento folclórico y, por el otro, rescatar el trabajo de aquellas creadoras 
cercanas a Carlos Vega y sus vínculos con el campo de los estudios folclóricos a 
mediados del siglo XX.



9 2 ﻿

“Inspiração nordestina”: folclore e tradições culturais do 
Nordeste brasileiro na poesia oral de Patativa do Assaré, 

a partir da perspectiva da história global (1956-1985)

Universidade Estadual do Ceará / Bolsista do CNPq 
zumeboletim@gmail.com

Assis Daniel Gomes

Neste artigo, problematizamos as representações do folclore e das tradições 
culturais do nordeste brasileiro na poesia oral de Patativa do Assaré a partir da 
perspectiva da História Global (1956-1985). Para isso, verificamos as suas seguintes 
obras: “Inspiração nordestina” (1956) e “Cante lá que eu canto cá” (1978), “Ispinho 
de Fulô” (2005) (1988); “Balceiro. Patativa e Outros Poetas de Assaré” (Org. com 
Geraldo Gonçalves de Alencar) (1991), “Cordéis” (caixa com 13 folhetos) (1993) e “Aqui 
Tem Coisa” (1994). Nesse sentido, verificamos as suas poesias sobre as referidas 
temáticas, tendo como foco as suas relações e interconexões, utilizando, para isso, 
um método qualitativo e quantitativo, tabulando-as e analisando os discursos do 
autor sobre o folclore e as tradições populares, no intuito de averiguar o seu olhar 
sobre esse campo e como ele se colocava dentro dele. 

Dialogamos, assim, com as seguintes referências teórico-metodológicas: 
História Global (Conrad, 2019; Gomes, 2021), Literatura (Candido, 2006; Benjamin, 
2016, Chartier, 1990), poesia oral (Zumthor, 1993) e Patativa do Assaré (Socorro, 
2006; Carvalho, 2017). Destacamos que esse artigo é fruto do projeto de pesquisa 
“Por uma história global: seca, conhecimento e gênero na literatura de Patativa do 
Assaré (Ceará, 1956-1994)”, financiado pelo CNPQ e Funcap (Processo: 305988/2024-
7). Antônio Gonçalves da Silva (Patativa do Assaré) nasceu na Serra de Santana 
em 1909, município do Assaré, filho de camponeses que possuíam um pequeno 
lote de terras, e morreu em 2002. 

Para Nuvens (1995), aos 25 anos, em 1936, ele casou com Belarmina Gonçalves 
Cidrão, que carinhosamente pelos mais próximos era chamada de Belinha. 
Belinha foi descrita pelo referido sociólogo como serrana, cabocla e raspadeira 
de mandioca. Realçamos, assim, o seu pertencimento ao seu local de origem, a 
sua profissão (agricultor) e as questões étnicas como elementos importantes para 
compreendê-lo. Para ele, “o casal teve 14 filhos, Criaram-se nove. Hoje sobrevivem 
sete. Quatro homens: Afonso, Pedro, Geraldo e João Batista. Três mulheres: Lúcia, 
Inês e Miriam. Seus filhos lhe deram 29 netos e, até agora, 2 bisnetos” (Nuvens, 
1995, p.89). Patativa do Assaré é o símbolo da cultura popular nordestina, poeta e 
cantador que em suas narrativas apresenta o folclore e as tradições culturais de 
seu povo. 



9 3investigaciones                f o l k l óricas       en   perspectiva            transnacion           A L

Frisamos que em 2025 ele recebeu o título de Patrono da Cultura Popular 
cearense mediante o Projeto Lei submetido na Assembleia Legislativa do Ceará. 
A poesia oral de Patativa do Assaré foi objeto de pesquisa de muitos folcloristas 
e estudiosos da cultura popular, por exemplo, J. Figueiredo Filho, intelectual 
e folclorista cearense, publicou o livro “Patativa do Assaré. Novos poemas 
comentados”(1970), incorporando elementos de um poeta em fase de ascensão 
e reconhecimento nacional por sua arte, como também Gilmar de Carvalho, 
jornalista e estudioso da cultura popular, dedicou-se boa parte de sua vida a 
pesquisar a vida e obra do referido poeta Patativa. Esse poeta-pensador utilizou 
de suas memórias para poetizar sobre essas temáticas e indicar caminhos 
para se refletir sobre a cultura popular na vida dos sertanejos, por exemplo, os 
imaginários e vivências de seu povo quando padeciam com os períodos de seca, as 
suas crenças e saberes vindos da mistura étnicas dos africanos, das comunidades 
nativas (indígenas) e dos europeus. Portanto, Patativa do Assaré defendeu o 
respeito ao meio ambiente, a valorização da cultura popular, a justiça social e uma 
imbricação entre natureza e cultura.



9 4 ﻿

O Clube Internacional de Folclore: produção, circulação e 
institucionalização do saber folclórico na América Latina 

(1950-1960)

Universidade Federal do Rio Grande do Sul / Bolsista da Coordenação de 
Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

Ewerton Wirlley Silva Barros

No decorrer do século XX, folcloristas buscaram instituir o folclore como um 
campo de conhecimento nas humanidades, especialmente nas Ciências Sociais, ao 
lado da Antropologia e da Sociologia. No entanto, foram acusados de não possuírem 
uma fundamentação teórica e metodológica consistente, sendo marginalizados 
da universidade, pois sua forma de pensar e produzir não se enquadrava no 
que então era considerado ciência. Um dos processos mais importantes nesse 
percurso de institucionalização de uma disciplina, segundo Luís Vilhena (1997), é 
a possibilidade de consolidar a profissionalização de sua prática científica, ou seja, 
de definir formações escolares e modelos de carreira específicos. Isso não apenas 
garante um mercado de trabalho capaz de absorver profissionais dedicados a essa 
atividade dita científica, mas, sobretudo, proporciona uma renovação sistemática 
dos quadros que compõem essa carreira e, consequentemente, contribui para 
a autonomização do campo intelectual, elemento fundamental para garantir 
sua legitimidade e distinção frente a outras esferas de conhecimento. Nesse 
sentido, o Movimento Folclórico Latino-Americano, em suas mais diversas 
redes e instituições intelectuais, buscou validar seus ofícios e práticas dentro 
das universidades, almejando o reconhecimento acadêmico e a criação de um 
mercado de trabalho que difundisse e circulasse suas ideias.

Esse contexto se insere em um cenário internacional marcado por mudanças 
políticas e culturais no pós-Segunda Guerra Mundial. Em 1945, a recém-criada 
Organização das Nações Unidas para a Educação, Ciência e Cultura (UNESCO) 
recomendou que os países criassem órgãos culturais que contribuíssem para 
repensar o Holocausto e as demais atrocidades humanas, evitando a retomada 
de movimentos nazifascistas. Como resultado, diversos países latino-americanos 
consolidaram instituições folclóricas ou reestruturaram aquelas já existentes. 
Em 1946, foi criada a Comissão Nacional de Folclore na Colômbia, que, conforme 
Corinne Pernet (2014), passou a publicar uma revista semestral no ano seguinte. 
Na Venezuela, folcloristas que atuavam de forma dispersa foram incorporados a 
uma divisão especial do Ministério da Educação. No Chile, a já existente Asociación 
Folklórica Chilena, fundada em 1943, teve suas atividades impulsionadas. Na 
Argentina, o Instituto Nacional de la Tradición, fundado em 1943, e a Asociación 
Tucumana de Folklore, criada em 1950, ampliaram significativamente seus 
trabalhos. No México, a Sociedad Folklórica de México, fundada em 1938, também 
intensificou suas investigações.



9 5investigaciones                f o l k l óricas       en   perspectiva            transnacion           A L

A necessidade de estabelecer intercâmbios intelectuais entre os folcloristas 
latino-americanos decorria justamente da falta de experiências anteriores nesse 
sentido. Como alertava Vicente T. Mendoza (1953), embora o folclore já tivesse 
alcançado notáveis conquistas na Europa e América do Norte, nos países latino-
americanos ainda estava em uma etapa inicial. Diversos estudos recentes têm 
analisado as tensões e dificuldades que marcaram esse processo. Na Argentina, 
Oscar Chamosa (2010, 2012) e Matías Emiliano Casas (2018) destacam como o 
Movimento Folclórico Argentino enfrentou resistências, sendo frequentemente 
percebido pela academia como um campo de mero entretenimento. De modo 
semelhante, Karen Donoso Fritz (2023) analisou os obstáculos que o Movimento 
Folclórico Chileno precisou superar.

Foi nesse cenário que surgiu o Clube Internacional de Folclore (CIF), criado 
por Veríssimo de Melo em 1951, na cidade de Natal, no Brasil, como uma iniciativa 
pioneira de globalização das atividades do campo folclórico. Para Melo (1951), 
as expressões folclóricas não seriam exclusivas de um povo ou nação e, por 
essa perspectiva, ele se posicionava de maneira crítica em relação às tradições 
intelectuais que produziam estudos, sociedades e concepções de povo e nação 
baseadas estritamente em experiências nacionais. Assim, ele fundou essa 
instituição com o objetivo de realizar intercâmbios de livros, revistas, peças 
etnográficas, consultas e cartas entre folcloristas de todo o mundo.

Diante dessas questões, esta pesquisa, que está em andamento e se presentifica 
nesta comunicação, tem como objetivo central a investigação dos processos de 
formação e marginalização do saber folclórico como campo de conhecimento na 
América Latina, entre os anos 1950 e 1960, por meio da trajetória do Clube. Em 
termos específicos, procuro examinar os lugares pleiteados pelos movimentos 
intelectuais folclóricos da América Latina em suas esferas universitárias a 
partir dos anos 1950, considerando suas aproximações com as Ciências Sociais; 
problematizo os processos que levaram à fundação e organização do Clube, 
mapeando as trajetórias de seus membros, especialmente as do líder fundador, 
Alfonso Carrizo e Tobías Rosenberg (Argentina) e Vicente T. Mendoza (México), 
por perceber uma circulação de ideias maior em seus trabalhos, explorando suas 
experiências nos segmentos socioculturais, bem como suas interações dentro 
dessa rede intelectual; e, por fim, investigo os discursos que culminaram na não 
institucionalização do saber folclórico nas universidades. 

As fontes utilizadas são de natureza bibliográfica e epistolar. O quadro teórico 
é fundamentado nas concepções de circulação de ideias, campo intelectual, redes 
intelectuais e espaço biográfico, respectivamente instrumentalizadas por Pierre 
Bourdieu (1996, 2002), Jean-François Sirinelli (1998, 2003) e Leonor Arfuch (2007). 
O percurso metodológico é a análise de discurso, tendo como base as proposições 
de Michel Foucault (2008, 2013).



9 6 ﻿

Los folcloristas chilenos en perspectiva transnacional. 
Conexiones y circulaciones latinoamericanas y 

panamericanas entre 1940 y 1973

Universidad Metropolitana de Ciencias de la Educación / Agencia Nacional de 
Investigación y Desarrollo

kdonoso@gmail.com

Karen Donoso Fritz 

El folclor ha sido y sigue siendo un referente indiscutido de las identidades 
nacionales. Hay una noción generalizada que asocia folclor a un conjunto cantos, 
danzas, comidas, leyendas, costumbres, entre otras expresiones consideradas 
“propias” por su antigüedad y anonimato, y que deben ser rescatadas, 
representadas escénicamente y conservadas en los museos. Esto sucede a pesar 
de la gran cantidad de investigaciones que, desde una perspectiva crítica, han 
definido al folclor como parte de las tradiciones inventadas que contribuyeron a la 
reconfiguración de las naciones en Europa y América Latina (Hobsbawm, 2002, 14). 
En efecto, desde los estudios culturales latinoamericanos se ha señalado que las 
elites intelectuales y políticas latinoamericanas lo utilizaron como un dispositivo 
para reafirmar la identidad nacional en pleno contexto de modernización 
(Martín Barbero, 1987; Martí, 1996). Estas definiciones, son muy esclarecedoras 
para entender las políticas culturales, pero han dejado fuera a quienes son los 
protagonistas de esta discusión: las y los folcloristas. 

En esta ponencia presentaré algunas definiciones que guían la investigación 
“Los folcloristas chilenos en perspectiva transnacional”, que utiliza la historia 
cultural y la sociología de la cultura para considerar el folclor como un campo 
cultural (Bourdieu, 1990) que tiene en disputa un capital cultural propio y que 
si bien tiene cierta autonomía, vehiculiza otras discusiones como la definición 
de identidad nacional, de tradiciones y de estereotipos culturales, así como 
la delimitación de lo popular y configuración de las políticas culturales, en 
entidades públicas y privadas. También se propone definir a las y los folcloristas 
como un agente cultural principal en este campo, quienes estudiaban, realizaban 
divulgación de sus hallazgos y participaban en el debate público en torno al folclor. 
Finalmente, se propone que para el periodo 1940 y 1973, el folclor se configuró 
como un campo cultural en una dinámica transnacional, cuyos principales 
agentes de mediación y circulación fueron los folcloristas, quienes a través de sus 
comunicaciones personales, viajes y publicaciones, articularon una importante 
red a nivel continental.



9 7investigaciones                f o l k l óricas       en   perspectiva            transnacion           A L

Se cree que estas conexiones y circulaciones incrementaron su importancia 
para el campo cultural del folclor chileno en este periodo, en primera instancia 
por el escenario de la Guerra Fría Cultural. Estados Unidos promovió el 
panamericanismo, el cual consideraba al folclor como uno de sus ejes de agitación 
cultural. A partir de 1940, los folcloristas viajaron de norte a sur y de sur a norte, 
en un régimen circulatorio dirigido por los objetivos del proyecto cultural 
estadounidense. 

En segundo lugar, debido al resurgimiento del movimiento de folcloristas 
en América Latina, principalmente en Argentina, Brasil, México, Colombia y 
Venezuela. En este espacio se conformaron redes formales e informales de 
folcloristas gestadas a través de los contactos individuales e institucionales, de 
encuentros internacionales, viajes e intercambio de correspondencia. Acá se 
conformó un régimen circulatorio más horizontal, que permitió la configuración 
de dinámicas de colaboración, posibilitados por el idioma y los objetos de estudio 
en común.



9 8 ﻿

CONFERENCIA 
INAUGURAL



9 9con   f erencia        ina   u g u ra  l

Ulla nullaci den-
dest min consequ 
osantis es etur aut 
que evendis quam 
vel ipit, qui dolupi-

Nacionalismo y regionalismo en los procesos de creación 
de estereotipos culturales en México, 1920-1970

Ricardo Pérez Montfort
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, México.

El territorio mexicano se ha distinguido por la enorme variedad de regiones que 
lo dividen conforme a sus características geográficas, climatológicas, demográficas 
y culturales. La diferenciación de las distintas comarcas se ha hecho a partir de 
múltiples criterios que van desde las divisiones político-administrativas, hasta las 
conformaciones geo-climáticas, y desde luego las diferencias culturales. Así los 
límites entre los estados, los municipios y las localidades responden la mayoría de 
las veces a criterios de índole histórico-gubernamental mientras que otras regiones 
son reconocidas más por sus características geográficas y climatológicas que por las 
referencias estatales o municipales. Cierto que también existe una diferenciación 
hecha a partir de rasgos demográficos y de criterios culturales. Los antecedentes 
indígenas, mestizos o criollos, el lenguaje y los acentos, la vestimenta y la comida, 
y hasta el carácter y ciertos aspectos físicos de sus pobladores, han servido para 
reconocer a una región frente a otra.

Esto ha sido tan así, que muchas regiones del país se identifican más a través de 
sus características culturales que por sus condiciones geográficas o políticas. Pero esto 
también puede hacerse con sólo una parte de un estado o región. Esta diferenciación 
regional y cultural suele establecerse igualmente a través de la forma y la expresión 
tradicional de sus fiestas, sus músicas, sus bailes, sus atuendos, sus comidas y sus 
características anímicas. Si bien es cierto que el ánimo festivo llega a tocar casi cada 
rincón del territorio nacional, también lo es que las regiones expresan, a través de sus 
fiestas y sus manifestaciones artísticas, mucho de su caudal cultural particular. A la 
hora de emprender un festejo, rara es la región que no emplee elementos culturales 
propios y locales para lucir su condición diferencial e identitaria.

Pero justo es decir que muchos de estos referentes regionales, si bien hunden sus 
orígenes hasta tiempos ancestrales, otros se han ido inventando y construyendo en 
momentos no tan lejanos en el tiempo. Tampoco han respondido siempre a intereses 
que tienen que ver con las necesidades de la localidad o del pueblo que los interpreta 
y expresa. De esta manera la construcción de la dimensión festiva como referente 
estereotípico cultural de tal o cual región responde a múltiples motivos que van 
desde la reivindicación de la tradición hasta la voluntad subjetiva del poderoso o el 
intérprete artístico en turno. Y tal proceso, como se verá a lo largo de esta presentación, 
también está íntimamente ligado a los intereses de los capitales y las mercadotecnias 
vinculadas a los medios de comunicación masiva.  



1 0 0 ﻿



1 0 1N O T I C I A S  E  I N F O R M A C I O N E S

Ulla nullaci den-
dest min consequ 
osantis es etur aut 
que evendis quam 
vel ipit, qui dolupi-

NOTICIAS E 
INFORMACIONES



1 0 2 ﻿

SINTESIS ACTIVIDADES

"TRADICIONES EN MOVIMIENTO: CULTURA, POLÍTICA E 
IDENTIDAD EN AMÉRICA LATINA"

- 2025 -

Los días 2 y 3 de julio de 2025, se realizó el Primer Encuentro de la Red de 
Estudios Históricos sobre Folklore y Tradiciones Culturales, en formato virtual. 

Participaron 40 expositores, en ocho mesas temáticas. Tuvo como conferencista 
invitado a Ricardo Perez Montfort, quien presentó la charla: Nacionalismo y 
regionalismo en los procesos de creación de estereotipos culturales en México 1920-
1970. 

En la jornada final, se realizó la presentación del Dossier Tradiciones inventadas 
y estereotipos culturales en América Latina, siglos XIX y XX, correspondiente 
al Vol. 29, No. 1 de la Revista de Historia Social y de las Mentalidades. Contó con la 
participación de Xochitil Inostroza, directora de la revista y José Ignacio Ponce, editor. 

El ciclo fue transmitido a través del Canal de Youtube @redfolkloreytradiciones

9° CONGRESO INTERNACIONAL DE CIENCIAS SOCIALES, 
AMBIENTALES Y TECNOLÓGICAS

Morelia, Michoacán, México.

Entre el miércoles 3 y el viernes 5 de diciembre, se realizó el 9° Congreso 
Internacional de Ciencias Sociales, Ambientales y Tecnológicas realizadas en la 

ciudad de Morelia, México.  Matías Emiliano Casas y Karen Donoso Fritz, participaron 
de este evento, en modalida virtual, con el panel Folklore y tradiciones culturales en 
América Latina. En la ocasión, se presentó la trayectoria de la Red, las actividades 
realizadas y se congregó a nuevos miembros. Se realizó la ponencia "Creando el alma 
nacional. Extensión cultural, propaganda estatal e investigación en torno al folclor 
chileno, 1910-1948"

https://www.youtube.com/@redfolkloreytradiciones


1 0 3N O T I C I A S  E  I N F O R M A C I O N E S

XX CONGRESO DE AHILA
"ENTRE AMÉRICA Y MEDITERRÁNEO. ACTORES, IDEAS, 

CIRCULACIONES EN LOS MUNDOS IBÉRICOS"
Napoles, Italia. 

- 2024 -

Entre el 2 y el 6 de septiembre del 2024, se realizó el vigésimo encuentro de la 
Asociación de Historiadores Latinoamericanistas en la ciudad de Nápoles. En la 

ocasión, la Red se hizo presente con el simposio Pasados fabricados: mitos políticos y 
tradiciones culturales en América Latina (siglos XIX-XXI), coordinados por Jocelito 
Zalla y Matías Emiliano Casas, que contó con dos mesas y participantes de Argentina, 
Brasil, Chile, México y España.  

XIX JORNADAS INTERESCUELAS / DEPARTAMENTOS DE HISTORIA
Rosario, Argentina.

En Rosario, Argentina, se realizaron las XIX Jornadas Interescuelas entre el 18 y 
el 21 de septiembre. Nuestra mesa, Tradiciones inventadas, representaciones 

identitarias y movimientos culturales en América Latina, coordinados por Matías 
Emiliano Casas y Jocelito Zalla, recibió trabajos sobre temas variados que se 
concentraron en diversas regiones del continente americano. 



1 0 4 ﻿

PUBLICACIONES

Vol. 29, Num. 1, 2025
Revista de Historia Social y de las Mentalidades. 
Universidad de Santiago de Chile. 
Coordinadores: Dra. Karen Donoso Fritz, Dr. Matías Emiliano Casas.
Acceso: https://rhistoria.usach.cl

ARTICULOS:

DOSSIER: “TRADICIONES INVENTADAS Y ESTEREOTIPOS 
CULTURALES EN AMÉRICA LATINA, SIGLOS XIX Y XX”

Voces obreras: Canciones, repertorios y prácticas musicales en el movimiento 
obrero chileno, 1900-1927
Jorge Navarro, Lorena Ubilla Espinoza

Entre la doctrina católica y las ideas de progreso. La impronta moderna del misionero 
capuchino bávaro Sigifredo de Frauenhäusl en la Araucanía (1905-1923)
Mario Rodrigo Fabregat Peredo

Pancho Villa, el Centauro del Norte: un análisis histórico sobre la construcción de 
masculinidades en la Revolución Mexicana
Isidora Garnham Soto

“En noble abrazo, funden sus corazones de gauchos y huasos”. Visitas presidenciales 
y diplomacia cultural entre Carlos Ibáñez y Juan Domingo Perón (Santiago-Buenos 
Aires, 1953)
Matias Emiliano Casas, Karen Donoso Fritz

Tradiciones inventadas, uniones forzadas. El caso de la salteña boliviana y la Coca 
Cola
Vanessa Calvimontes Díaz

Illapu en exilio y sus trayectorias (pop) andinas
Laura Jordán González

https://rhistoria.usach.cl


1 0 5N O T I C I A S  E  I N F O R M A C I O N E S

A invenção da ordem do tempo em Sobral: cronologia, tradição e passado comum 
na historiografia sacerdotal local do século XX
Thiago Braga Teles da Rocha

Ángel Rama e o papel do intelectual na formação da cultura
Pedro Demenech

Ansina, el prócer negro: as existências negras entre a legitimidade de uma 
reivindicação política e a exclusão da retórica nacional em tempos de pósabolição 
no Uruguai (1934-1952)
Fernanda Oliveira da Silva

A invenção do criollismo primitivo rioplatense (1770-1800)
Jaime Antonio Peire

“¡Con los gauchos no!” Tradicionalistas frente a académicos. La historia 
argentina en perspectivas desencontradas (1943-1998)
Matias Emiliano Casas

Uma biblioteca entre a instrução e a memória: a Biblioteca Pública do Estado do 
Rio Grande do Sul (1871-1922)
Cássia Daiane Macedo da Silveira

Memória e tradição na disputa mapuche por autonomia
Caroline Faria Gomes

Vol. 31, 2024
Anos 90. Revista de Programa de Pós-Graduação em História.
Universidade Federal do Rio Grande do Su.l
Coordinadores: Dr. Jocelito Zalla, Dr. Matías Emiliano Casas.
Link de Acceso: https://seer.ufrgs.br/anos90

ARTICULOS:

DOSSIER: “TRADIÇÕES INVENTADAS: INTELECTUAIS, IDENTIDADES 
POLÍTICAS E USOS PÚBLICOS DO PASSADO NA AMÉRICA LATINA 
(SÉCULOS XIX-XXI)”

https://seer.ufrgs.br/anos90


﻿

REDFOLK
Boletín de la Red de Estudios Históricos sobre Folklore y 

Tradiciones Culturales en América Latina

https://www.redfolk.org

https://www.redfolk.org


1 0 7R E D F O LK

Ulla nullaci den-
dest min consequ 
osantis es etur aut 
que evendis quam 
vel ipit, qui dolupi-


